
   

http://www.reseau-asie.com 
Enseignants, Chercheurs, Experts sur l’Asie et le Pacifique 
Scholars, Professors and Experts on Asia and the Pacific 

L'AÏKIDO ET L'EXPÉRIENCE ORIGINAIRE DE L'ÊTRE 
AÏKIDO AND ORIGINAL EXPERIENCE OF BEING 

Lucien Lemaire 
Université Paul Cézanne, Aix-en-Provence 

Thématique D : Créations artistiques et imaginaires 
Theme D: Artistic and imaginary creations 

Atelier D03 : Les arts zens, lecture phénoménologique 
Workshop D03: Zen arts. Phenomenological reading 

4ème Congrès du Réseau Asie & Pacifique  
4th Congress of the Asia & Pacific Network 

14-16 sept. 2011, Paris, France 

École nationale supérieure d'architecture de Paris-Belleville 
Centre de conférences du Ministère des Affaires étrangères et européennes 

 

© 2011 – Joël Bouderliqu 
Protection des documents / Document use rights 
Les utilisateurs du site http://www.reseau-asie.com s'engagent à respecter les règles de propriété 

intellectuelle des divers contenus proposés sur le site (loi n°92.597 du 1er juillet 1992, JO du 3 juillet). En 
particulier, tous les textes, sons, cartes ou images du 4ème Congrès, sont soumis aux lois du droit d’auteur. Leur 
utilisation, autorisée pour un usage non commercial, requiert cependant la mention des sources complètes et 
celle des nom et prénom de l'auteur. 

The users of the website http://www.reseau-asie.com are allowed to download and copy the materials of 
textual and multimedia information (sound, image, text, etc.) in the Web site, in particular documents of the 4th 
Congress, for their own personal, non-commercial use, or for classroom use, subject to the condition that any use 
should be accompanied by an acknowledgement of the source, citing the uniform resource locator (URL) of the 
page, name & first name of the authors (Title of the material, © author, URL). 

Responsabilité des auteurs / Responsability of the authors 
Les idées et opinions exprimées dans les documents engagent la seule responsabilité de leurs auteurs. 
Any opinions expressed are those of the authors and do.not involve the responsibility of the Congress' 

Organization Committee. 



Atelier D03 / Les arts zen, lecture phénoménologique 
L'Aïkido et l'expérience originaire de l'Être 

Joël Bouderlique / 2 

L’AÏKIDO ET L’EXPÉRIENCE ORIGINAIRE DE L’ÊTRE 

Lucien Lemaire 
Université Paul Cézanne, Aix-en-Provence 

 

« Laisse là les sensations et les opérations intellectuelles  et par 
voie d’inconnaissance soit élevé à l’union avec celui qui 

transcende toute essence et connaissances » 
 (Denys le pseudo aréopagite) 

 

Lorsque je me suis présenté en cette année 1969 au dojo de Maître Noro à Paris 
pour suivre son enseignement et que dans mon ingénuité d’occidental je lui ai 
demandé qu’est-ce que c’est que l’Aïkido, il m’a répondu avec un grand 
sourire : pratiquez, pratiquez dur, pratiquez assidument, pratiquer longtemps… 
Me voici, donc, pris au piège de ce  discours, que, justement, l’Aïkido et le Zen 
disqualifient !!! Redoutable aporie et c’est, donc, faute de pouvoir vous mettre 
dans le silence de la méditation et  sur la pointe des pieds, que je vais tenter de 
construire les éléments possibles d’un pont entre l’orient et l’occident tout en 
posant ses limites. 
 
À regarder travailler le fondateur Morihei Ueshiba (1883-1969) nous sommes 
surpris non seulement par sa fluidité mais aussi par une étrange sensation, celle 
d’une distorsion du temps et de l’espace comme si une topologie singulière 

contraignait la trajectoire du 
partenaire. 

L’Aïkido propose la pédagogie de 
cette expérience étrange d’un rapport 
à l’autre où asymptotiquement il n’y 
plus ni sujet ni objet mais un pur 
mouvement, un vortex énergétique, 
une unité originaire. Il s’agit comme 
dans le Zen, en développant une 
attention sans attente, là à la posture, 
ici au mouvement et au partenaire, de 
dépasser les conditionnements, les 

peurs, les passions pour expérimenter, au-delà des mots, notre véritable nature : 
Déconstruire l’ego pour être le là, se tenir simplement dans l’ouvert, 
expérimenter le sans-fond, se faire pure présence voilà peut-être le projet 
commun, dans la langue phénoménologique, de l’Aïkido et du Zen. 
 

AIKIDO

Comme 
événement/avènement

Comme œuvre 
d’art éphémère

Comme 
rencontre 



Atelier D03 / Les arts zen, lecture phénoménologique 
L'Aïkido et l'expérience originaire de l'Être 

Joël Bouderlique / 3 

Nous examinerons, donc, ce phénomène étrange sous trois aspects : 
 

 L’Evénement/avènement 
 Le mouvement d’Aïkido comme œuvre d’art 
 L’Aïkido comme rencontre entre un partenaire (agresseur) et un 

pratiquant 
 

1. L’Aïkido comme Evénement/Avènement 
 
Lorsqu’on demandait à Maitre Ueshiba « qu’est que l’Aïkido », il répondait : 
« l’Aïkido est la voie de l’harmonie du ciel de la terre, de l’humanité ». 
 

Cette citation  résonne 
familièrement à l’oreille  
phénoménologique qui  s’y 
reconnait d’emblée et 
place directement l’Aïkido 
dans le champ de l’Etre 
comme évènement à 
travers la topologie du 
quadri parti : le ciel, la 
terre, les mortels, les 
dieux. Heidegger exprime 
sous une forme poétique 
empruntée à Hölderlin que 
l’Homme, le Dasein, 
habite le Monde ; c'est-à-

dire le dés-objecte en l’investissant, le sacralisant, de toute l’intensité engendré 
par sa finitude assumée. Le monde n’est plus un stock d’objets disponible, un 
ensemble de marchandises échangeables mais ce lieu où la verticalité du Dasein 
laisse l’Etre se déployer. 
 
Nous savons qu’Heidegger dans « Etre et Temps » a tenté de penser l’Etre 
comme temps, à partir de la finitude radicale du Dasein, comme pro-jet.. Il va 
rapidement buter sur les limites d’une telle conception et, après avoir pensé la 
dispensation de l’Etre comme histoire, histoire de la métaphysique, il proposera 
son dépassement : c’est le fameux tournant. Désormais, pour les temps 
nouveaux (il ne jette pas le bébé avec l’eau du bain !),  il tiendra l’être comme le 
processus, la source de la temporalisation : il y a être, il y a temps fondement de 
l’Etre.  Tous deux trouvent leur source dans ce qu’il est difficile de penser 
autrement que comme vide abyssal, mystère, sans fond, Rien en quelque sorte, 
rien d’étant, de présent subsistant.  

Autrement, dit, L’Aïkido est une 

manière   d’habiter le monde :

Une mise en lien au lieu du  hara des 

deux dimensions

« La chose déploie son être en 

rassemblant. Rassemblant, elle fait 

demeurer, la terre et le ciel ,les divins 

et les mortels »

«…. le déploiement des choses, nous 

l’appelons « monde » »

La 
« chose »

Le ciel

Les 
mortels

La terre

Les 
divins

Entrée en Présence

L’Etre comme Parole



Atelier D03 / Les arts zen, lecture phénoménologique 
L'Aïkido et l'expérience originaire de l'Être 

Joël Bouderlique / 4 

 
Cette topologie qui met le Dasein, l’Etre le là, en relation avec la condition 
même de toute entrée en présence, Heidegger l’appellera Ereignis. 
 
L’Ereignis, l’évènement/avènement est essentiellement, dans sa redoutable 
complexité,  une topologie de l’ouverture réciproque de l’Etre et du Dasein dans 
un double mouvement où le Dasein n’est pas simplement dans une ouverture 
préalablement ouverte par l’être  et ainsi traversé par l’Etre mais participe à cette 
ouverture. Notre hypothèse, bien sûr, est que l’Aïkido propose une pédagogie 
globale d’ouverture à la présence. 
 
Ainsi, chaque mouvement juste est  déjà de l’ordre de l’évènement appropriant , 
(autre traduction de l’Ereignis), de l’appropriation de l’événement. Il est une 
méditation en mouvement disait Maître Noro. Il ajoutait « votre esprit doit être 
comme la surface d’un lac : s’il y a la moindre risée, rien ne peut plus s’y 
refléter ».   
 

« Toutes les formes physiques de l’existence, 
lorsqu’elles s’animent dans l’esprit et dans le corps 
respirent en conjonction avec l’univers ; leur souffle se 
détend en cercle de plus en plus larges, connectant 
chaque individu et tous les individus au souffle 
cosmique de la vie »1 

 
 Par un travail sur le silence intérieur, sur le vide (on y reviendra plus loin), sur 
la non intentionnalité (qui est bien autre chose que l’absence d’intention mais la 
vacuité, l’en de ça de la conscience) l’artiste martial instaure  les conditions d’un 
rapport direct avec le  grand Ki  disait Maitre Ueshiba dont le fils Kisshomaru 
rappelait combien il était impossible de le cerner, comme un koan zen2, ajoute-
il ;  En terme Heideggérien avec l’Etre comme sans fond, indicible, mystère (la 
déité de  de Maitre Eckhart dont la condition d’apparaitre est le grand silence). 
 
L’Ereignis est cette topologie de l’Etre, pour utiliser une métaphore en 
cosmologie, ce trou de vers, qui fait le lien dynamique réciproque entre le 
Dasein et l’Etre dans le procès de temporalisation : la forme authentique du 
temps qui est toujours la forme de l’entrée en présence, du présent vivant (et pas 
du présent, du maintenant qui consisterait à main-tenir ce qui est présent et qui 
est une forme morte du temps). 
 

                                                            
1 « l’Art de l’Aikido »,  KISSHOMARU UESHIBA, Budo Edition, 2010 
2 idem 



Atelier D03 / Les arts zen, lecture phénoménologique 
L'Aïkido et l'expérience originaire de l'Être 

Joël Bouderlique / 5 

Mais c’est lorsqu’on croit tenir que tout s’échappe ! Car dans l’approche 
Heideggérienne, l’Etre comme événement/avènement, comme Ereignis ne se 
donne qu’à travers le langage comme étant ce qui fonde et traverse  le Dasein de 
part en part comme l’Etre lui-même, d’ailleurs.  
 

2. L’Aïkido comme art de l’Ephémère 
 
Comment, donc, faire le lien entre un mouvement d’Aïkido qui engage deux 
partenaires dans une dynamique, donc, une trajectoire physique, incarnée, et le 
langage, même débarrassé des scories du bavardage et  élevé à sa dimension  
poétique?  
 
C’est Heidegger lui-même qui propose la solution. Car il existe un étant 
singulier qui échappe d’une certaine manière à la « dictature » du langage, c’est 
l’œuvre d’art qui s’impose d’emblée au spectateur dans une relation que nous 
allons examiner. 
 
Car vu d’un certain angle, l’Aïkido est un art martial : un art parce qu’il s’appuie 
sur une technique au fin d’oublier la technique et d’ouvrir, chaque fois, un 
monde (harmonie, perception de l’unité…),  et  martial car l’enjeu en est la mort 
mais, aussi, dans un jeu de voilement/dévoilement tout à fait Heideggérien, la 
vie.  
 
A voir travailler les grands maitres que j’ai rencontré, chaque mouvement est 
unique et inscrit une trajectoire unique dans l’espace et dans le temps. Je me 
souviens de Tada Sensei qui était quasiment incapable de refaire deux fois le 
même mouvement du fait même que le contexte avait déjà changé.  
 
Le mouvement d’aïkido peut, donc, être regardé comme un art de l’éphémère, il 
inscrit dans l’espace et dans le temps une trajectoire chaque fois singulière, 
comme la calligraphie sur la feuille de papier.  
 
C’est, donc, à partir de la conception heideggérienne de l’œuvre d’art puis des 
développements d’Henri Maldiney que nous tenterons de cerner ce que l’Aïkido 
inscrit de spécifiques. 
 
Ainsi se dégagent deux points qui engagent notre réflexion : 

- L’œuvre d’art a cette spécificité d’installer l’événement/avènement, c'est-
à-dire le surgissement de l’être à travers l’ouverture du Dasein dans un 
rapport réciproque à l’être qui ouvre à l’indicible 

- Il n’y a d’œuvre d’art que dans l’émergence d’une forme à travers un 
rythme. Le rythme qui surgit de l’architecture générale de l’œuvre et 



Atelier D03 / Les arts zen, lecture phénoménologique 
L'Aïkido et l'expérience originaire de l'Être 

Joël Bouderlique / 6 

laisse surgir la forme  présuppose un vide organisateur. Or le vide est 
précisément ce qui organise tout mouvement d’Aïkido. 

 
Aussi convient-il d’abord de nous interroger sur ce qu’est une œuvre d’art. 
L’œuvre d’art est un étant bien curieux. Elle n’est pas (surtout pas !!) 
représentation, elle n’est pas figuration, elle n’est pas objet qui serait opposé à 
un sujet. Elle tire sa puissance d’œuvre d’art d’un rapport singulier avec le 
spectateur : l’ouverture pathique à un monde qui surgit, ici et maintenant, dans 
une espèce de court-circuit de sens qui laisse apparaitre un monde irréductible à 
toute saisie par avance, sans jamais en saturer le sens. 
 

 « l’Art ménage à l’homme un séjour, c'est-à-
dire un espace où nous avons lieu, un temps où nous 
sommes présents et à partir desquels, effectuant notre 
présence à tout, nous communiquons avec les choses, 
les êtres et nous-mêmes dans un monde, ce qui 
s’appelle habiter »3 

 
…autrement dit d’  « être le là » de son monde, son centre de gravité. L’Aïkido 
ne propose pas autre chose. 
 
Je préfère, ici, me retirer devant Henri Maldiney et sa belle formule : « l’Art est 
l’éclair de l’Etre »4. Autrement dit, l’art est cet « étant » qui par son organisation 
interne, son architecture, Maldiney parlera de forme et de rythme, fait surgir, 
instantanément, dans son rapport avec le spectateur (la co-naissance) un monde 
singulier, inattendu.  
 

« Dans le rythme, l’Ouvert n’est pas béance 
mais patence. Le mouvement n’y est plus 
d’engloutissement mais d’émergence »5 

 
Ce qu’installe le rythme est de l’ordre du pathique : c’est bien ce qui va 
permettre à l’artiste martial de laisser « Etre » son mouvement pour ex-sister une 
forme. 
 
 

                                                            
3 « L’esthétique des rythmes » in  Regard Parole, Espace Lausanne, Henri Maldiney,  L’âge d’Homme, 1973 
4 L’Art, l’éclair de l’être, Comp' act, Seyssel, 1993 
5 « L’esthétique des rythmes » in  Regard Parole, Espace Lausanne, Henri Maldiney,  L’âge d’Homme, 1973 



Atelier D03 / Les arts zen, lecture phénoménologique 
L'Aïkido et l'expérience originaire de l'Être 

Joël Bouderlique / 7 

Pour qu’il y ait art, c'est-à-dire co-naissance d’une forme à l’intérieur d’un 
rythme, il faut un vide 
organisateur. Car seul le 
vide ouvre. Ouvre à quoi, 
ouvre au rien, au 
radicalement autre. 
 
Or ce qui fait la 
caractéristique du 
mouvement d’Aikido, c’est 
sa circularité.  Les lignes 
de force s’enroulent autour 
du pratiquant dessinant une 
sphère dont le centre est 
Seika Tandem. « Le 
mouvement dans 
l’immobilité c’est en cela 
que réside le cœur de 
l’Aïkido »6….et le centre 
immobile de toute chose n’est, c’est mon hypothèse, rien d’autre que lieu 
d’enracinement de  l’Ereignis. 
 
Car la condition de possibilité du mouvement est la disponibilité totale du 
pratiquant, sa transpassibilité qui ouvre sa transpossibilité. Ce qui distingue 
l’Aïkido des autres arts martiaux, c’est la non intentionnalité (qui est une autre 
manière  de dire la vacuité) et là il rejoint le Zen, car le pratiquant n’est pas dans 
l’anticipation, il n’est pas non plus dans l’anticipation de l’anticipation. Le 
pratiquant est pure disponibilité : il est le rien, il est le vide.  
 

« Ce qui s’ouvre à partir du Rien, ce n’est pas 
d’abord un monde mais un événement. La présence 
n’est celle d’un soi que par son ouverture à 
l’événement, par sa transpassibilité ouverte au hors 
d’attente qui exclut tout a priori. »7 

 
Tout le mouvement, pure spontanéité, consiste alors, en créant le vide,  à 
entrainer le  partenaire dans une chute indéfinie autour du centre de gravité du 
mouvement comme le satellite, en tournant, autour de la terre tire sa trajectoire 
de sa chute sous l’effet de la gravité. 

                                                            
6 « l’Art de l’Aikido »,  Kisshomaru  UESHIBA, Budo Edition, 2010 
7 Penser l’homme et la folie, Henri Maldiney, 1991‐  Millon, Grenoble‐p293 

« L’art nu, ouvrir le rien »

ŠRythme 
(diastole/systole)

Š forme /= de figure

Š Le vide organisateur 
du rythme 

Š Co naissance de 
l’œuvre et du 
spectateur« Lorsque votre adversaire

Manifeste le yang dans 
Sa main droite
Guidez le avec

le yin de votre main gauche »
� Photo de  Maitre  Noro issue du Bulletin de feu
� l’Association Culturelle Française d’ Aikido



Atelier D03 / Les arts zen, lecture phénoménologique 
L'Aïkido et l'expérience originaire de l'Être 

Joël Bouderlique / 8 

Double, voire triple vide, donc : vide intérieur du pratiquant pour laisser advenir 
l’événement (la rencontre-voir ci-dessous), vide organisateur du mouvement 
(voir l’image),  vide générateur du mouvement et qui entraine la chute du 
partenaire. 
 

3. L’Aïkido comme Rencontre 
 

Le mouvement d’Aïkido nait d’une « rencontre » au sens trivial d’abord: 
rencontre de deux partenaires, rencontre d’un pratiquant et d’un adversaire. 
Cette rencontre, altérité pure, dissymétrie essentielle puisqu’il y a agresseur et 
agressé crée un déséquilibre qui devra trouver sa résolution dans le mouvement. 
Celui-ci surgit dans l’instant juste, le kaïros, ce temps authentique de l’entrée en 
présence, surgissement d’une forme pure pourtant toujours déjà là. Dans 
l’instant, comme évènement,  la topologie complexe  de l’Etre et du Dasein au 
cœur de  l’Ereignis  fonde l’ouverture absolue, l’ouverture à quoi ? Au sans 
fond, au rien qui ne soit étant  et dont les conditions d’émergence sont  la  
transpassibilité et la transpossibilité. 
 
 

 « L’événement par excellence est la rencontre. 
Il n’y a de rencontre que de l’altérité. L’altérité est 
imprévisible. L’événement n’est pas dans le monde. Il 
ouvre le monde »8 

 
…et le monde qui l’ouvre est celui de la forme.  Une géodésie de l’action qui 
peut s’il s’en saisit prendre sens pour l’agresseur. 
 
Alors, de l’extérieur,  on voit s’organiser  une architecture de l’espace qui  
dégage une forme, aussi éphémère soit elle. Cette forme développe des lignes de 
force, dont l’ensemble constitue le rythme. De ce rythme peut surgir 
l’événement de l’Etre, en particulier dans le processus de temporalisation 
authentique (d’où peut-être cette impression de distorsion du temps). Et cet 
événement fait surgir pour l’agresseur un autre monde, un autre réseau de 
signification qui peut le conduire à une prise de conscience.   
 

« Le réel est toujours ce qu’on n’attendait pas 
et dont l’épreuve est toute de saisissement, parce qu’il 
se révèle à chaque fois, non pas une fois pour toutes, 
mais toutes pour celle-là, comme toujours déjà là. »9 

                                                            
8 idem‐p352 
9 L’Art, l’éclair de l’être, Henri Maldiney, Comp' act, Seyssel, 1993 



Atelier D03 / Les arts zen, lecture phénoménologique 
L'Aïkido et l'expérience originaire de l'Être 

Joël Bouderlique / 9 

De ce plus de réel, l’adversaire peut s’en saisir pour reconfigurer son monde ou 
le refuser au péril, ici, de la défaite, de la blessure, de la mort. 
 
Car là est l’ultime objectif de l’Aïkido en tant qu’art martial : faire naitre chez 
l’adversaire une prise de conscience, une entrée dans un nouveau niveau de 
réalité : habiter enfin son monde, en poète comme aurait dit Hölderlin et non en 
guerrier. 
 
En ces quelques lignes trop courtes, nous avons tenté de montrer comment 
l’Aïkido pouvait s’inscrire dans une conception de l’Etre comme évènement. 
L’approche que nous avons choisie est celle de l’œuvre d’art à travers 
l’esthétique des rythmes car il y a une esthétique de l’Aïkido, esthétique sensible 
mais aussi, nous le soutenons, artistique qui puise son origine dans 
l’organisation du mouvement comme forme et rythme : ura, omote, diastole 
systole et participe, comme l’aurait dit Maitre Ueshiba, de la grande respiration 
universelle. 
 
Mais le point aveugle de notre exposé, là où la philosophie est en échec c’est à 
rendre compte de ce metaconcept qu’est l’énergie et qui est l’un des aspects du 
KI et, en ce sens, au cœur de l’Aïkido. En occident, l’énergie est la condition de 
toute science. Mais elle reste au-delà de toute définition : Il y a énergie. 
 
De même que l’Etre se fonde sur la Présence, la Présence sur le procès de 
temporalisation, pourquoi ne pas faire l’hypothèse que la temporalisation elle-
même prend source dans l’Energie ? L’énergie devient alors la manifestation du 
sans fond, du mystère qui va irriguer les autres dimensions….mais là je préfère 
me retirer sur la pointe des pieds ! 
 


