®, CAIRN
u " MATIERES A REFLEXION

AVANT-PROPOS

Jean-Marie Vincent

Presses Universitaires de France | « Pratiques théoriques »

1987 | pages 9 a 21
ISBN 9782130400967

https://www.cairn.info/critique-du-travail---page-9.htm

Distribution électronique Cairn.info pour Presses Universitaires de France.
© Presses Universitaires de France. Tous droits réservés pour tous pays.

La reproduction ou représentation de cet article, notamment par photocopie, n'est autorisée que dans les
limites des conditions générales d'utilisation du site ou, le cas échéant, des conditions générales de la
licence souscrite par votre établissement. Toute autre reproduction ou représentation, en tout ou partie,
sous quelque forme et de quelque maniére que ce soit, est interdite sauf accord préalable et écrit de
I'éditeur, en dehors des cas prévus par la législation en vigueur en France. Il est précisé que son stockage

dans une base de données est également interdit.


www.cairn.info/publications-de-Jean-Marie-Vincent--128302.htm?WT.tsrc=pdf
https://www.cairn.info/critique-du-travail---page-9.htm
http://www.tcpdf.org

Avant-Propos

Les lignes que I'on va lire abordent des problémes de notre temps
en cherchant 4 les cerner au plus prés. Pourtant elles ne veulent pas se
situer dans les courants dominants & I'heure actuelle, si souvent mar-
qués par la passion réactionnelle et réactionnaire face au passé récent,
ou encore si marqués par la résignation désabusée devant les faits
accomplis du présent et la marche folle des sociétés actuelles. Certes,
la renonciation 3 la pensée critique se donne des couleurs attrayantes
en redécouvrant 4 peu de frais I'individu et le sujet pour les substituer
aux divinités déchues de I'Histoire et de 1a Société transparentes. Mais
cette démarche qui se veut retour en arriére, reconnaissance d’erreurs
commises pour retrouver le sOr terrain des droits de 'homme, est singu-
lidrement insensible & la crise récurrente de I'individualité. Sans doute,
I'époque n’est-elle plus si nettement dominée par le nihilisme de la
volonté de puissance chére A Nietzsche, mais il ne faut pas gratter
longtemps la surface pour s’apercevoir que I'individualisme solipsiste
se succéde 4 lui-méme sous la forme de I'individu narcissique de F'ére
du vide, cet individu qui renonce & tout investissement vital tant soit
peu significatif pour lui-méme et pour les autrest. On peut évidemment
souligner ce qu'il y a de positif dans cette dé-mobilisation, dans cette
disparition progressive de 'homme de la performance en guerre perma-

1. Cf. Christopher Lasch, Le complexe de Narcisse, Paris, 1981. Voir aussi
Thomas Ziehe, Puberidt und Narzissmus, Frankfurt-Kéln, 1975,



nente avec lui-méme et avec autrui. Mais il faut bien voir en méme
temps que cet individu libéré des grandes abstractions est guidé le
plus souvent par ce que Peter Sloterdijk appelle la raison cynique?,
c’est-a-dire par une conscience €troite de ses propres intéréts et par une
pensée d’instrumentalisation des relations sociales. Autrement dit, le
désarmement n'est que trés relatif, et I'affrontement concurrentiel se
perpétue sous de nouvelles formes en engendrant les mémes effets
d’atomisation et de séparation des individus. Ce que ’on nous présente
sous le vocable apparemment aseptisé de « compétition » comme la
solution 3 tous nos maux n’a pas grand-chose a voir avec I’émulation
ou Paffirmation de différences dans la réciprocité; c’est purement et
simplement une situation de lutte généralisée régulée par des automa-
tismes sociaux (notamment la valorisation du capital). La réhabilitation
du marché, c’est-d-dire en réalité des échanges universalisés, sert 4
justifier la concurrence des capitaux de type oligopolistique et TI'allo-
cation des ressources en faveur des plus forts 4 I"échelle nationale comme
a I'échelle internationale. On glisse ainsi d’une critique plus ou moins
pertinente de I’étatique hypostasié et du collectif bureaucratisé & une
apologie d’un libéralisme antédiluvien dans la plupart de ses formu-
lations, mais tout A fait apte a jouer sur le discrédit des doctrines du
mouvement ouvrier.

Aussi ne faut-il guére s’étonner si la redécouverte du sujet et de sa
liberté s’accompagne d’une ignorance souvent superbe pour la situation
qui est faite concrétement 4 nombre d'individus. On s’efforce de ne
pas voir que les tentatives pour revenir & la « libre entreprise » (iden-
tifiée 4 tort & l'initiative individuelle) s’opérent au détriment de ceux
trés nombreux qui sont relégués au bas de I'échelle sociale et qui voient
bafoués de fagon permanente les droits qu’on leur reconnait sur le
plan théorique. On cherche & oublier le fait que les interactions sociales
au niveau ¢économique et au nivean politique sont dominées par des
mécanismes et des automatismes qui réduisent la plupart du temps
les sujets supposés agir a 'impuissance et 4 la passivité, ou a 'agitation
stérile face aux problémes qui leur sont posés. Les pouvoirs qui se
manifestent dans la société ne sont pas simplement capacité d’agir,
pouvoir temporaire sur des hommes afin de mettre en euvre des projets
communs, ils ressortissent de dispositifs tout a fait spécifiques ou le
pouvoir de faire est unilatéralement orienté vers la production de valeurs
et devient la présupposition de pouvoirs sur les hommes 4 la fois perma-

2. Cf. Peter Sloterdijk, Krittk der zynischen Vermumft, Frankfurt, 1983, 2 t.

10



nents et inégalement répartis. La logique des échanges sociaux comme
des échanges politiques obéit ainsi & des impératifs qui leur sont exté-
rieurs, plus précisément qui sont étrangers & tout ce que les échanges
symboliques et matériels portent de novateur et d’imprévisible. Le
pouvoir se présente essenticllement comme puissance, et il est inévi-
tablement per¢u comme une substance ou comme une force qui se fraie
un chemin sans égards pour ce que pensent ou veulent les individus.
Le politique en tant qu'ensemble de formes autonomisées servant a la
production et 4 la circulation du pouvoir étouffe ou pour le moins
bride la politique en tant qu’expression libre et en tant que délibération
imaginative sur le social. Par 13 méme, le politique remet sans cesse en
question le droit le plus fondamental, ¢’est-a-dire le droit 4 la partici-
pation pleine et entiére au jeu politique et 4 ses possibilités créatrices.
Il est par conséquent fallacieux d’en rester 4 un discours sur la garantie
des droits sans se préoccuper des conditions d’effectuation de ces derniers.
Une certaine tradition marxiste a sans doute tort de mépriser les dreits
et les libertés formels, mais pour autant cela ne signifie pas que quelques
marxistes n’aient pas eu raison de se préoccuper de leur réalisation
et de leur efficacité dans les relations sociales (voir & ce sujet le grand
ouvrage d’Ernst Bloch Naturrecht und menschliche Wiirde, Francfort,
1961).

En fait, une problématique trop simplifi¢e des droits de 'homme
ne permet pas de saisir & la racine les tendances 4 la barbarie propres
4 Iépoque contemporaine, marquées quant au fond par un dérapage
du politique allant jusqu'a la négation de toute politique. Derriére la
surpolitisation nazie ou stalinienne, c’est en effet le refoulement systé-
matique de la politique qui se produit et se reproduit. L’espace public
se vide de toute délibération véritable, de toute confrontation ouverte
pour se remplir de pseudo-discours idéocratiques, et surtout du poli-
tique comme injonction et administration. Sans doute y a-t-il, par-dela
la fagade totalitaire, une vie politique souterraine et des mouvements
de révolte contenus, mais cette survie précaire de la politique est par
trop limitée pour empécher I'atrophie du social et sa soumission a des
processus de domination. Le pouvoir politique s’affirme en définitive
comme un médium qui transmet des exigences apparemment objectives,
notamment celles de la reproduction de I’Etat et de I'économie {(que 1'on
fasse référence 4 'accumulation du capital ou a la planification adminis-
trative des prestations de travail a IEst). Il peut se présenter, de cette
fagon, comme un pouvoir de gestion qui transpose¢ au niveaun de la
conduite des hommes les techniques et les technologies de traitement

11



des ressources matérielles et des produits du travail. Les hommes dépos-
sédés de la politique deviennent alors le matériel humain du pouvoir,
la matiére qu’il peut sacrifier 4 sa propre logique de puissance, & ses
frénésies de mobilisation totale et d’éradication des résistances. Il
s’instaure par 1a des dispositifs politiques machiniques qui manifestent
la plus grande indifférence 4 la vie et 4 la mort et incitent leurs rovages
humains a4 perpétrer les plus grands forfaits de fagon bureaucratique-
administrative. Le paroxysme totalitaire apparait, en ce sens, comme
inséparable d’une triple alliance, socialité extérieure aux individus, subor-
dination du pouvoir de faire au pouvoir sur les hommes, développement
de la technologie comme maitrise des choses grice & la malitrise des
hommes et de leur travail. C’est pourquoi, il faut bien reconnaitre
que I'ére des catastrophes est loin d’&tre derriére nous, et surtout que
les pays occidentaux ont tort de se saisir comme des havres définiti-
vement slirs, & Pabri des tempétes qui secouent les autres zones du
monde. A Ia faveur de Ia crise de U'Etat-providence, on y observe
en effet une montée lente des courants antidémocratiques, notamment
de courants néo-conservateurs qui cherchent 4 réduire encore un peu
plus le champ du possible en politique au nom des contraintes du
présent et des incertitudes de I'avenir. La tonalité anti-hédoniste qui
prédomine chez eux n’est pas simplement un renvoi désabusé aux
vieilles valeurs de I'éthique protestante, mais une sorte d’adaptation
sans perspective aux occurrences produites par les dispositifs économico-
politiques. Les néo-conservateurs savent parfaitement bien que le travail
a perdu beaucoup de sa centralité dans les pays économiquement
développés, mais ils entendent bien qu'il joue comme un facteur de
conformité et de soumission aux exigences duv systéme social, comme
un discriminant entre ceux qui se satisfont des gratifications possibles
dans le cadre actuel et ceux qui ne peuvent ou ne veulent se contenter
de D’état de choses existant. A l'utopie planificatrice abstraite qui a
longtemps dominé le monde contemporain, ils opposent la contre-utopie
de I'acceptation et de I'affirmation de I'imprévu, du présent comme impos-
sibilité de cumulation et de reprise du passé, et comme attente inquiéte
du futur. A la crise en profondeur suscitée par les défaillances de la
politique, ils répondent par un recours renforcé au politique comme
gestion et administration de ce qui advient.

Sur cette voie, il ne peut naturellement &tre question de faire vérita-
blement face aux menaces les plus pressantes et les plus dangereuses pour
Phumanité contemporaine, en particulier la course aux armements et
I’état de guerre permanent qui ronge une grande partie de la planéte.

I2



Les orientations néo-conservatrices postulent en fait que I'on doit se
réconcilier avec les Etats tels qu’ils sont, et dans leur hiérarchisation
instable. Face aux conséquences irrationnelles de la rationalité instru-
mentale de la valorisation, elles s’en remettent ainsi & une rationalité
globale affaiblie dans son ambition et ses prétentions, celle qui consiste
A tirer le meilleur parti possible de situations acceptées d’emblée dans
leurs données essentielles. Le monde n’est plus perfectible, il doit étre
pris tel qu’il est, en cherchant simplement & limiter ses retombées néga-
tives sur les hommes. La mythification de la raison et de ses pouvoirs
fait place 4 une sorte d’automutilation de la rationalité qui est dépouillée
de ses capacités de réflexivité (de retour sur elle-méme) et se voit trans-
formée en adjuvant des contraintes et de la nécessité. La raison peut
bien multiplier les pouvoirs de 'homme sur ’environnement et les
processus naturels, elle ne peut étre un guide pour maitriser ces pouvoirs
et en saisir [a signification. Elle ne peut prétendre non plus dire le sens
des processus sociaux et conduire leur évolution de fagon effective,
méme quand elle peut se prévaloir de mieux connaitre ce qui se passe
dans le monde social. Pour combattre lirrationalité (¢’est-a-dire surtout
les projections irréalistes des hommes sur leur propre société), il ne lui
reste qu’a reconnaitre sa propre impuissance en modulant les différentes
formes d’activité conformément 4 cette reconnaissance. Raisonner n’est
pas légiférer, c’est tout au plus régler des échanges syntaxiques et séman-
tiques 4 la superficie des choses de fagon 4 pouvoir réduire dans une
certaine mesure la contingence des événements.

Devant cette tendance 4 restreindre si drastiquement le champ des
emplois légitimes de la raison?, on peut &tre tenté de rapprocher la
critique néo-conservatrice de la raison, des thémes et des théses dits
postmodernistes qui sont, eux, profondément marqués par la critique
nietzschéenne de la raison. Procéder ainsi serait toutefois trés hasar-
deux dans la mesure ol le néo-conservatisme n’entend rien substituer
au régne de la raison (il s’en tient & une raison résiduelle), alors que les
courants postmodernistes, dans leur majorité, s’efforcent d’effacer toute
trace de I'impérialisme de la raison et de le remplacer par des régnes
sans souverain, par exemple la multiplicité des narrations chez Jean-
Frangois Lyotard ou I'anarchisme épistémologique chez Paul K. Feyera-
bend. Dans le premier cas, il s’agit d’'une pensée de 'ordre qui, pour
faire face 4 des tendances supposées a I'entropie sociale, passe du discours

3. VYoir le volume collectif sous la direction de Herbert Schniddelbach, Rationa-
firar, Frankfurt, 1984.

13



sur la nécessité de la rationalité au discours de la rationalité de la
nécessité. Dans le deuxiéme cas, on est en présence d’une pensée du
désordre et de la polysémie sociale qui repousse tout ce qui pourrait
ressembler & du sens préétabli ou 3 un discours unitaire sur les hommes
et sur le monde*. La rationalité n'est plus, dans ce contexte, que la
rationalisation d’un particularisme, 'universalisation de ce qui n’est
pas universalisable, universalisation obtenue en jouant sur les éguivoques
des jeux de langage. Elle n’a, en conséquence, aucune validité ou perti-
nence pour régler les problémes humains, et ¢’est en s’attaguant 3 ses
prétentions que I'on peut trouver ou retrouver la multiplicité du sens
ainsi que la diversité éclatée des sujets.

La comparaison ne tourne donc pas 4 PPavantage de la raison néo-
conservatrice, elle en souligne au contraire le caractére dérisoire par
tapport aux défis auxquels est confrontée la société contemporaine.
Le sarcasme postmoderniste fait ressortir cruellement le manque d’ambi-
tion et les petites peurs de cette pensée de U'ordre qui se recroqueville
devant tout ce qui pourrait la remettre en question. Il fait comprendre
que la recherche désespérée de I'ordre dans un monde en permanent
bouleversement n’est qu'une quéte sans signification autre que la repro-
duction illusoire de Pexistant. Les penseurs de la postmodernité tendent
ainsi aux néo-conservateurs un miroir ol ils pourraient voir tout ce qui
échappe & leur vue trop basse. Leur mérite est, de ce point de vue,
tout A fait indéniable, ¢t I'on comprend qu’ils soient maintenant Pobjet de
dénonciations de plus en plus nombreuses. Il reste bien évidemment
qu’il est assez difficile de se satisfaire de leur position négative sur la
raison, confondue pour I'essentiel avec la raison subjective, dominatrice
dans ses prétentions, mais dominée dans ses réalisations.

La rationalit¢ n’est pas seulement la rationalité cognitive, instru-
mentale et stratégique de la conscience individuelle (ou refermée sur
elle-méme) qui se mesure avec les autres et le monde, elle est aussi
et surtout la raison communicationnelle qui se manifeste dans et a travers
l'interaction ainsi que dans et & travers les réseaux de langage. Comme
le demande J. Habermas avec insistance depuis plusieurs années, il est
nécessaire de prendre enfin conscience que la rationalité subjective (ou
plus exactement subjectivisée) est une rationalité qui se coupe de ses
présuppositions sociales (les jeux de langage) et des origines dialogiques

4. Yoir Albrecht Wellmer, Zur Dialektik von Moderne und Postmoderne, Frankfurt,
198s.

14



de ses propres développementsé. Elle n'est pas le tout de la raison alors
qu'elle se donne pour telle en s’enfermant par 1i dans des apories
insurmontables (notamment en fonction de l'incapacité de la raison
ainsi réduite 4 penser I'intersubjectivité et les rapports d’échange avec le
monde). En d’autres termes, elle est une configuration tout & fait dépas-
sable, parce qu’unilatérale, de la rationalité pratiquée dans la société
contemporaine. Pour reprendre la thématique de Habermas, elle fonc-
tionne 4 partir de déformations systématiques et récurrentes de la
communication qui isolent les groupes et les individus les uns par
rapport aux autres. Et si I'on ne veut pas tomber dans I'idéalisme le
plus caractérisé, il faut bien chercher 'origine de ces déformations dans
I'organisation des échanges sociaux plutét que dans la raison elle-méme.
C’est ce que tente brillamment Habermas dans ses derniers ouvrages
en renvoyant a ['orientation prédominante des pratiques sociales vers la
production de dispositifs technico-matériels pour dominer et utiliser
I’environnement a des fins particularistes (majoration de consommations
privées, accumulation de richesses & certains podles de la société, etc.).
Les pratiques sociales & portée normative (fondatrices ou transforma-
trices de normes) se trouvent par 14 méme, sinon étouffées, du moins
entravées dans leurs développements alors qu’elles sont décisives pour
le déploiement de la socialité humaine. Reprenant son vocabulaire a
Marx, J. Habermas croit méme pouvoir affirmer que les pratiques tendent
4 se coaguler autour d’ « abstractions réelles », c’est-a-dire autour de
media de I’échange (I'argent, le pouvoir par exemple) qui, autonomisés
et transformés en mécanismes régulateurs, imposent aux hommes leurs
logiques de fonctionnement. Il se produit un véritable découplage entre
le « monde social vécu » (celui de la communication, des normes et de
I'expressivité) et les agencements systémiques de la reproduction maté-
rielle. Plus précisément, le monde systémique échappa 4 tout contrdle
véritable du « monde social vécu », ¢e qui a pour conséquence une
pénétration progressive de ce dernier par le premier et ses dispositifs
automatisés.

A partir de ces prémisses, J. Habermas se trouve en mesure de
critiquer avec efficacité tant les nostalgies réactionnaires que la pseudo-
modernité néo-conservatrice. If lui est également possible de rejeter
les illusions des postmodernistes sur la signification du « pluralisme »
du monde contemporain, en réalité plus implicite et hésitant qu’explicite

5. Cf. Jirgen Habermas, Theorie des kommunikativen Handeins, Frankfurt,
1981, 2 t.; Der philosophische Diskurs der Moderne, Frankfurt, 1985,

15



et triomphant. Il montre avec beaucoup de pertinence que Padieu &
la raison subjective (la ratio dominatrice) et au subjectivisme claironné
par les chantres de la postmodernité est plus apparent que réel. Il n'y
a certes plus de raison législatrice et légitimante pour s’opposer, dans
les théories postmodernes, aux échanges sociaux et aux variations d'inten-
sité qui les caractérisent, mais les cloisonnements, les fragmentations
et les fractures qui parcourent le tissu social sont trop facilement pris
pour des discontinuités créatrices, voire pour des manifestations de
liberté. Le subjectivisme chassé par la porte rentre par la fenétre sous
la forme de substances-agents, multiples et omniprésents qui, sous
différentes appellations, transcendent le monde des phénoménes. Aussi
bien ne peut-il y avoir de véritable dépassement des contradictions de
la modernité — selon Habermas — que si 'on procéde 4 une rupture
plus radicale avec les philosophies de la conscience, de la praxis et de
la subjectivité, en leur substituant une théorie de I'action communi-
cationnelle, Pour aller dans cette voie, il ne doit plus y avoir, dans 1a
réflexion, de préséance de la conscience et du faire du sujet, il faut au
contraire arriver 4 mettre au premier plan l'émergence concomitante
du social et de l'individuel a travers la communication et le langage.
C’est dans interaction de la communication que se forgent les structures
de la subjectivité et de Vintersubjectivité de méme que les relations
qui forment et organisent les activités humaines. Il en résulte bien
évidemment que le social ne peut ére renvoyé seulement & des pré-
déterminations par la production et la reproduction de la vie ou encore
par le pouvoir et ses multiples modulations, mais qu’il faut toujours
essayer de le saisir comme lié fondamentalement a des activités d’inter-
prétation de I'interaction et de 'action,

Cette thématique de J. Habermas a certainement beaucoup de force
lorsqu’on la confronte & des explications réductrices de I'individuel ou
du social. On peut toutefois se demander si, par suite de glissements
successifs, elle n’arrive pas 4 privilégier indiment le moment normatif
dans les activités de communication et d’interprétation. En effet, la
« compétence communicationnelle », pour se servir de la terminologie
de Habermas, est placée sous le signe de la norme régulatrice du Diskurs,
¢’est-a-dire sous le signe d’un échange idéal-idéel marqué par la récipro-
cité et exempt de tromperie, d’erreur, de calcul ou de violence. Habermas
admet, bien siir, que cet idéal de transparence communicationnelle n’est
4 la limite jamais réalisé, mais il le voit 4 ["eeuvre en permanence chez les
protagonistes de la communication (comme visée ou comme présupposé),
méme lorsque, pour une raison ou pour une autre, ils ne s’en inspirent

16



pas concrétement. La communication empirique est ainsi mesurée a
I'aune de cette transparence régulatrice, c'est-i-dire suivant son plus
ou moins grand éloignement par rapport 4 elle. L'incommunicable (ou
la finitude de Ia communication) n’a, par suite, plus de place dans la
communication ou linteraction; il n’est pas présence du monde dans
le langage, précompréhension dans ce qui se propose au dire, il apparait
essentiellement comme limite ou comme pathologie et perturbation.
La socialité elle-méme finit par étre absorbée par la tyrannie de la norme
régulatrice et se trouve saisie avant tout comme établissement et inter-
prétation de normes pour les interactions et leurs relations. Elle ne peut
donc étre dialogue avec le monde, constitution d'un horizon pour les
réseaux et les séquences d’action; elle n’apparait donc pas comme une
immersion de la communication dans des relations qu'elle ne pourra
jamais entiérement cerner. La logique du social devient en ce sens
une logique du normatif (du particularisme a ['universalité) et des
obstacles qui 'empéchent de se déployer pleinement. Et I’on s’explique
aisément que J. Habermas puisse penser les problémes d’aujourd’hui
autour d’une dichotomie simple entre Soziale Lebenswelt (monde social
vécu)} et monde systémique de l'instrumentalité et de la technique. Il
y a d’un ¢dté la normativité et I'expressivité, de I'autre des mécanismes
et des automatismes que personne ne maitrise,

C’est pourquoi, aux yeux de J. Habermas, le probléme principai de
I'heure est celui de la colonisation du « monde social vécu » par le
débordement et la prolifération des agencements systémiques. Mais il
ne peut avancer une telle perspective qu'en accordant seulement une
place de second plan aux affrontements de classe et de pouvoir. Or,
il se refuse par 1a 4 voir I'imbrication de la normativité et du pouvoir
dans les dispositifs technologiques et les processus systémiques. La
production et I'interprétation des normes se plient en effet aux contraintes
de la mise en valeur du travail (cf. ces derniers temps les incidences
de Ia flexibilisation du travail sur les législations sociales en Europe
de 'Ouest). Il est, certes, indéniable que les normes sont vécues et
interprétées différemment suivant les groupes sociaux et les situations,
mais il faut bien voir également qu'elles ne peuvent trop s'éloigner
des particularismes sociaux produits par les différentes logiques de
valorisation (valorisation du capital, valorisation du travail salarié,
valorisation du sol, etc.}. De méme le pouvoir, dans un tel cadre, ne
peut fonctionner essentiellernent comme médium des échanges sociaux
ou comme moyen de mobiliser des ressources matérielles et humaines,
il est utilisé et réparti de fagon a permettre les relations de valorisation.

17



Cela veut dire qu'il se cristaliise déji dans les rapports de fagon asymé-
trique (asymétrie du contrat de travail, soumission des travailieurs 2 des
systémes de machines et & des techniques de gestion) et qu’au niveau
politique, il reproduit des asymétries de méme ordre. En fait, il y a
subordination du « monde social vécu » au systémisme de la valeur
(ou des « abstractions réelles »), parce que ce « monde social vécu »
investit et alimente lni-mé&me les mécanismes de sa subordination. En
termes plus précis, cela veut dire que le monde social vécu ne se heurte
pas seulement A des obstacles extérieurs, mais 4 des orientations unila-
térales qui lui sont propres et qui se manifestent en tant que commu-
nications ou échanges d’informations pour la valorisation (auto-appré-
ciation grace a4 la valorisation des autres et des objets), et en tant
que normes figées qui protégent et sanctionnent les échanges de valeurs
au détriment des autres échanges. 1l y a sans doute conditionnement
des activités de communication et d’interprétation par des dispositifs
technico-pratiques cristallisés, mais en méme temps ces dispositifs,
quoique pergus en termes de naturalité, ne peuvent se reproduire que
grice a4 des activités apparemment répétitives mais qui, en réalité, se
modifient toujours suivant les mémes régles. Dans le cadre d'un méme
horizon (structures de précompréhension et d"appréhension du monde),
il y a par conséquent un jeu permanent de détermination réciproque
entre le subjectivisme des valeurs et les mécanismes objectifs de la
valorisation.

En ce sens, les dispositifs systémiques, les « abstractions réelles »,
ne peuvent €tre réduits A de pures cristallisations des activités instru-
mentales-cognitives, ils renvoient bien plus 4 des combinaisons complexes
matériclles-immatérielies, ol se retrouvent des structurations fonda-
mentales de l’activité humaine dans son rapport au monde, notam-
ment des rapports de pouvoir et des réseaux de communication
rigides dans leurs modalités de reproduction®. Dans ce secteur de la
vie sociale, rien, en fait, ne peut se passer sans des déplacements plus
ou moins importants dans les relations de pouvoir entre les groupes et
dans les flux d’échanges symboliques autour des circularités de la
reproduction. Cela veut dire que la lutte des classes nait et renait sans
cesse dans les automatismes sociaux comme une maniére de les porter
et de les repousser a la fois dans leur dynamique. Le monde social vécu
n’est donc pas confronté simplement a la prolifération cancéreuse des

6. Voir & ce sujet Axel Honneth, Xritik der Macht, Frankfurt, 1985. On peut
également se reporter 4 d'utiles éléments de réflexion dans Dominique Jannicaud,
La puissance du rationnel, Paris, 1985.

18



processus systémiques, il est également directement impliqué dans les
redéploiements et les transformations régiés de ces mémes processus.
Les codes auxquels it se plie dans les échanges sociaux et les communi-
cations (les différentes faces de la valorisation) le livrent 4 des contraintes
dont i ne peut s’affranchir par de simples mouvements de dénégation. Il
est par suite aventuré de saisir le monde des normes et de la communi-
cation comme celui de la liberté et de la pluralité dans 'universalité, que
des contraintes ou entraves d'origines principalement extérieures vien-
draient brider dans sa logique de développement. Il obéit en réalité 3
des contraintes 4 Ia fois internes et externes ainsi qu'a une dynamique
du dédoublement qui donne aux extériorisations-objectivations de
’action la préséance sur les échanges et les communications.

C’est pourquoi aujourd’hui il ne suffit pas de s’adonner a la dis-
persion et de cultiver les différences les plus apparentes pour atteindre
un véritable pluralisme des échanges. En aucun cas, la juxtaposition des
mono-logiques n'a de portée subversive et d'effets de rupture a I'intérieur
des dispositifs technico-pratiques : elle est bien plutdt une des condi-
tions du bon fonctionnement des processus systémiques et de leur
indépendance relative par rapport aux projets et aux comportements
humains. La voie vers la pluralité authentique ne peut étre que la voie
du retour des actions et des activités communicationnelles sur elles-
mémes pour découvrir la dimension dialogique des rapports aux autres
et au monde de l'objectivité. Il ne s’agit pas de se précipiter sur
Pextériorité pour s’affirmer, il s’agit au contraire de s’ouvrir aun
dialogue avec les différentes formes de I'intériorité et de I'extértorité
dans leurs fractures et fragmentations pour avoir la révélation d’autres
chemins et d’autres liatsons avec elles. Comme I'a bien vu Heidegger
dans Wozu Dichter, il faut que lintériorisation cesse d’étre une sorte
d’incarcération de soi-méme et de I'altérité pour que I'extériorisation
clle-méme cesse d’étre capture illusoire du monde et captation trop
réelle des hommes.

A Tévidence, le pluralisme comme développement multilatéral et
polymorphique des actions et des communications est encore un
objectif A atteindre, et il apparait bien qu'il n’est pas compatible avec
un individualisme frileusement ou narcissiquement resserré sur lui-
méme ou aveugle sur ce qui e fait agir. Mais il faut bien voir aussi qu'il
ne peit se concilier non plus avec une société et une culture trop intégrées,
que cette intégration reléve de formes d’organisation sociale totalitaires
ou de mécanismes d’adaptation et d’ajustement des individus a des
contraintes sociales en extériorité. Il faut, en fait, renoncer 4 toute idée

19



de rapports parfaitement harmonieux entre individus, groupes et
sociétés. Et si I'on admet quil faut en finir avec I'abstraction ou

.

I'hypostase société, il faut éviter de se donner 4 bon compte un
continuum social, aux coordonnées spatio-temporelles largement inva-
riables, c’est-d-dire constituant un champ parfaitement balisé. La
société n'est autre chose qu'une constellation de groupes, de réseaux
d’interaction et de normes en mouvements, et elle n’apparait une ou
unifiée qu’en raison de la dominance des dispositifs technico-pratiques
de la valorisation (ou de la planification bureaucratique) et des appareils
étatiques. Ce qu’il faut rechercher en conséquence, c’est une socialité
variable et différentielle qui soit la résultante de communications
foisonnantes et de séquences d’activités en perpétuel renouvellement,
et qui permette aux individus de cumuler vraiment leurs expériences,
d’élargir leur horizon et de se transformer en permanence. Sur ces
points, les intuitions des penseurs de la postmodernité apparaissent
tout A fait fécondes, & condition, évidemment, de ne pas oublier que
rien de tout cela n'est possible tant que socialité et individualité
tournent autour du travail et de sa valorisation (ierreau nourricier
des dispositifs technico-pratique}.

La perspective ainsi esquissée méne trés loin des pratiques actuelles,
mais elle fait partiec aujourd’hui de ’horizon de beaucoup qui aspirent
4 des activités débarrassées de leurs rigidités et de leur répétitivité?,

7. Parmi les publications les plus récentes, il faut signaler I'ouvrage fort inté-
ressant de Costanzo Preve, La filosofia imperfetta. Una proposta df ricostruzione del
marxisme contemporaneo, Milano, 1984. L’auteur montre trés bien qu’il faut
aujourd’hui établir un rapport critique 4 Marx et surtout 4 la tradition marxiste
si chargée de métaphysique, de naturalisme et de scientisme. Il ressent aussi la
nécessité d’un examen sérieux de I'ccuvre de Heidegger ainsi que de celle d’Ernst
Bloch qu'il étudie toutes les deux avec beaucoup de sympathie et de compétence.
On est beaucoup plus réservé, lorsqu’il croit ensuite trouver une cké pour résoudre
un certain nombre des problémes théoriques les plus importants dans 'ontologie
de I'3tre social du vieux Lukacs. Comme ce dernier, il entend traiter les problémes
de I'action &4 partir du travail comme modéle de la praxis sociale, ¢’est-a-dire &
partir de I'action téléologique, sans prendre conscience qu'elle n'est qu'un moment,
variable historiquement, dans I"unité sans cesse redéfinie de multiples déterminations.

On peut se reporter aussi &4 Albrecht Wellmer, Ethik und Dialog. Elemente des
moralischen Urteils bei Kant wund in der Diskursethik, Frankfurt, 1986, pour une
critique trés argumentée des éléments d’idéalisme présents dans 1'éthique discursive
et la pragmatique du langage de Jirgen Habermas. 11 montre que chez K. O. Apel
et J. Habermas la communauté de communication idéale tend 4 réintroduire
I'anticipation d’un lapgage transparent comme régulateur de toutes les relations
intersubjectives, ainsi dévalorisées dans leur finitude. On ne peut donc reconstruire
le matérialisme historique comme le voudrait Habermas & partir des seules logiques
d*évolution présentes dans les procédures d’établissement, d’élargissement et d'inter-
prétation des normes sociales.

20



C’est avec cette conviction que les essais que 'on va lire ont été écrits
entre 1979 et 1985. Ils ne prétendent pas traiter de fagon systématique
des thémes qui, de toute manidre, ne se prétent pas ou peu 2 la
systématisation, mais exigent plutdt des coups de sonde exploratoires.
Iis tentent cependant de dire avec le plus de rigueur possible que
I'avenir n’a pas besoin de ressembler au présent, et qu’il y a encore
beaucoup de chemins 4 découvrir.

2]



(ETT'8Y°22T°8. :dl) @lfewa ualonT Jed ojuruiied Mmm Ins Zz0z/80/6T ] 961eyd9|a ] | aouel4 ap sallelsIaAluN Sassald ®



