
 

Auteur: Lucien Lemaire 

 

 

 

"La plupart des concepts aux moyens desquels nous décrivons notre condition 

moderne et les institutions au sein desquelles nous la vivons - «société», 

«nature», «culture», «économie», «politique», “histoire», «progrès», etc. - sont le 

produit d'une trajectoire historique tout à fait singulière de l'Europe 

s'émancipant de l'Ancien Régime. Ces concepts décrivent très mal la façon dont 

d'autres civilisations se représentent leurs modes d'assemblage, leurs rapports 

aux non-humains et les valeurs qu'elles estiment. Pourtant, ce sont ces concepts 

que nous employons, depuis la naissance des sciences sociales, pour parler des 

peuples en marge du front de la modernisation : nous les habillons de nos 

propres vêtements, en faisant comme s'ils les avaient toujours portés. Or, non 

seulement le vocabulaire des sciences sociales est impropre à parler des autres, 

il est aussi devenu pathétiquement inadéquat pour parler de l'anthropocène, un 

régime dans lequel on serait bien en peine de déceler une séparation nette entre 

humains et non-humains, entre institutions politiques et systèmes techniques, 

entre récits émancipateurs et évolution des espèces. Un énorme effort de 

reconceptualisation de ce nouveau monde émergent est donc nécessaire pour 

que nous puissions disposer des catégories permettant, au minimum, de mieux 

le décrire."  

 Philippe Descola, entretien, Le Monde, Publié le 26 septembre 2022



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 2 

 

Introduction: 

Les ZAD, ces communautés de défense d’un bien commun, défrayent la 
chronique. Chacun y va de sa projection, souvent haineuse, pour un phénomène 
qu’il convient d’abord d’observer puis de mettre en perspective. 

Et l’aventure Paulinienne, contre toute attente, fournit un cadre de pensée 
stimulant. C’est ainsi que le philosophe italien Georgio Agamben, met en 
évidence l’aspect théologique au cœur des stratégies de pouvoir 
contemporaines et puise dans l’exception de l’aventure extraordinaire des 
premières communautés chrétiennes un modèle d’émancipation 

Cela ne fait pas très longtemps que j’ai découvert Agamben, ce philosophe 
italien qui, au plus près et dans la lignée de Michel Foucault, réfléchit aux 
mécanismes de pouvoir.  

Je dois avouer avoir du mal à prononcer, voire à écrire, son nom où se mêlent 
étroitement « haine » et « aime » : Freudien tout ça ! 

Même s'il demeure encore méconnu du grand public, Giorgio Agamben est 
devenu une figure philosophique incontournable pour analyser et comprendre 
les dispositifs de pouvoir, de souveraineté et de gouvernance des hommes, en 
lien avec les mécanismes d’aliénation. 

Il s'inspire de l'univers symbolique de l'histoire de l'Église, qui accompagne 
celle de l'Occident, et plus particulièrement des écrits de Saint Paul, pour en 
comprendre les mécanismes. 

Biopolitique, souveraineté, "vie nue", temps messianiques, profanation… sont 
autant de concepts qui nous poussent à revoir en profondeur nos conceptions 
du pouvoir, de la loi et des mécanismes de contrôle et d'influence dans nos 
sociétés. 

Moins connue, mais tout aussi cruciale, est la façon dont Agamben puise dans 
des sources théologiques, notamment les écrits de Saint Paul, pour enrichir et 
nuancer sa pensée. 

Pourquoi un philosophe contemporain, engagé dans une critique des structures 
de pouvoir actuelles, se tournerait-il vers un apôtre du premier siècle pour y 
trouver inspiration et idées? C'est précisément cette surprenante rencontre qui 
éclaire la manière dont ce dernier envisage des solutions révolutionnaires. 

Agamben extrait de Saint Paul une puissante critique de la loi ainsi qu'une 
vision eschatologique du monde qui rompt avec le temps et les structures 
conventionnelles. Pour lui, cette rupture eschatologique offre des voies pour 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 3 

repenser en profondeur la vie, le pouvoir et la résistance face à la 
gouvernementalité moderne. 

À travers cet article, nous explorerons comment Agamben utilise Saint Paul 
pour dessiner une vision révolutionnaire qui, bien qu’ancrée dans le passé, 
demeure d'une étonnante pertinence pour notre époque contemporaine. Cette 
vision se conjugue d'ailleurs avec les expériences décrites par l'ethnologue 
Philippe Descola dans les ZAD, qui deviennent ainsi un précieux laboratoire de 
"profanation des dispositifs. 

 

Qui est Agamben? 

Georgio Agamben, né le 22 avril 1942 à Rome en Italie, est un philosophe, 
écrivain et professeur italien. Il est principalement reconnu pour ses travaux en 
philosophie politique, éthique et esthétique. Ses réflexions et écrits ont marqué 
de nombreux champs d'étude, incluant la philosophie continentale, la théorie 
politique et la théorie critique. 

Agamben a poursuivi des études en philosophie et en droit à l'Université La 
Sapienza de Rome ainsi qu'à l'Université de Fribourg-en-Brisgau en Allemagne. 
Il y a été notamment formé par le philosophe allemand Martin Heidegger, qui a 
grandement influencé sa pensée. Tout au long de sa carrière, Agamben a 
partagé son savoir dans diverses institutions universitaires en Europe et aux 
États-Unis, y compris à l'Université de Vérone, à l'Université de Paris VIII, à 
l'École des hautes études en sciences sociales de Paris et à l'Université de 
Californie à Berkeley. 

Penseur interdisciplinaire, il navigue entre la philosophie, la politique, la 
littérature, l'esthétique et la théologie. Ses écrits, empreints d'une érudition 
profonde, cherchent à questionner les fondations de la pensée occidentale et de 
la culture contemporaine. 

Dans son ouvrage phare, “Homo sacer. Le pouvoir souverain et la vie nue”, 
il engage un dialogue avec Michel Foucault et y introduit des notions 
fondamentales qui seront approfondies par la suite. Agamben y sonde les 
concepts de souveraineté, d'état d'exception, de "vie nue", de biopolitique, de 
dispositif et de profanation qui constituent un cadre tout à fait fécond pour 
comprendre le monde contemporain. 

 

 

 

 Saint Paul et la rupture avec le monde ancien: 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 4 

Jusqu'à Saint Paul, le christianisme est fortement centré sur le peuple d’Israël : 
il est soumis à la loi  hébraïque et c’est cette appartenance qui détermine son 
identité.  

L'histoire de Saint Paul introduit des dimensions 
nouvelles. Il est à noter que, tout en étant juif, il était 
aussi citoyen romain. Son parcours singulier et sa 
vision du christianisme vont bouleverser certaines 
de nos catégories et assurer  le développement des 
communautés de base chrétiennes. 

C’est, donc, une rupture qui va faire évènement et 
souder les chrétiens un produisant un espace 
particulier caractérisé par : 

• Un événement fondateur: La 
résurrection du Christ est un tournant majeur. Elle 

marque un avant et un après, un après qui ne peut être assimilé à ce qui le 
précède. 

• Une notion du temps renouvelée : le temps messianique: Cet 
événement fondateur, marquant le début d'une nouvelle ère, rompt avec la 
continuité naturelle du temps. Il instaure une phase de préparation et 
d'anticipation du retour du Christ. Il est question ici d'un temps intérieur, le 
kairos marqué par l'intensité de l'instant, par l'émergence d'opportunités, par 
une rupture avec le déterminisme historique. C'est le temps de l'ouverture vers 
la libération. 

• L’universalité du message : La conviction que cet événement 
dépasse le cadre du peuple juif et concerne l'humanité entière. 

• La reconnaissance par la foi : Si l'appartenance à la communauté 
juive reposait sur l'observance de la loi, désormais, c'est la foi qui rassemble la 
communauté des chrétiens. 

• Une aventure collective : L'appartenance à la communauté 
chrétienne implique une démarche collective, où la quête spirituelle se vit 
ensemble, en dehors des contraintes traditionnelles de la loi. 

• L’unité dans le Christ: Au sein de cette communauté, les distinctions 
identitaires disparaissent : "ni Juif ni Grec, ni esclave ni libre, ni homme ni 
femme", car tous sont unis "dans le Christ" (Galates 3:28).  



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 5 

L’église symbolise dans le présent le futur royaume de Dieu : Elle offre aux 
communautés l’opportunité de vivre   concrètement l’Esperance. 

 

 Agamben: héritier de Saint Paul et de la théologie 

chrétienne: 

Le 20ème siècle a vu l'abomination des abominations avec l'extermination 
industrielle des Juifs, des Tsiganes et des homosexuels, déchus de leur 
appartenance à l'humanité et réduits à de simples numéros. 

Il ne faudrait pas croire que ce fut un simple accident de l'histoire, mais plutôt le 
paroxysme d'une conception de l'homme qui distingue entre "les vrais 
hommes" et ceux qui sont considérés comme "n'étant rien". Ces derniers sont 
réduits à l'état de choses, à une "vie nue"  (Agamben), c'est-à-dire à une 
existence presque purement physiologique, hors du cadre sociologique et 
politique, sans statut, devenus de purs objets à disposition. 

Agamben réintroduit une notion du droit romain, "l'homo sacer", pour rendre 
compte de ces exclusions. L'homo sacer est un individu déchu de la protection 
juridique, renvoyé dans un no man's land où il peut être exploité, voire 
assassiné. Il est même indigne du sacrifice et exclu des cérémonies 
symboliques qui forment la base du groupe social. 

Il est pure ressource anonyme disponible et corvéable, à disposition, soumis à 
toute les violences. Il est réduit à n’être qu’un numéro dans la masse des sans 
noms . 

Pour Giorgio Agamben, c'est le statut (ou plutôt l'absence de statut) de groupes 
exclus du champ politique et juridique, et qui sont soumis à la violence sans 
protection : les précaires, les migrants, les exploités dans les mines et les 
ateliers de confection, les marginaux, les habitants des cités, les prisonniers, les 
vieux…. 

L'actualité nous donne un exemple de cette monstruosité qui tend à se banaliser 
: les réfugiés qui se noient par milliers, face, au mieux, à l'indifférence 
généralisée et, parfois, à la complicité et aux applaudissements de certains. 

 

 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 6 

L'Immonde: Fondements théologiques de l'état moderne  

L’immonde c’est ce qui ne fait pas monde. Est marqué de ce signe toute 
société qui instrumentalise institutionnellement l’exclusion instituant la 
relégation de ceux qui ne sont rien. 

Il n’est pas inutile de rappeler les représentations, les significations 
imaginaires sociales contemporaines qui structurent notre monde. : 

Notre époque se caractérise par le règne de la Technique pour reprendre la 
dénomination Heideggérienne. Il faut entendre, ici, par technique, non pas la 
technologie, l’électricité, les hôpitaux… mais une manière de concevoir le 
monde comme stock de ressources inépuisable à disposition de la volonté de 
maîtrise des hommes, de les ramener à la vie nue. 

Les superstructures, l’imaginaire institué,   témoignent de la sédimentation 
profonde de cette conception du monde qui infiltre les esprits : 

• L’économie de marché comme référence absolue. 

• La rationalité, l’efficacité économique, la rentabilité comme seul objectif. 

• La domination culturelle totalitaire de la science et de la technique. 

• L’omniprésence de la gestion et la réification récupératrice de tout ce qui 
est proprement humain. 

• Le déploiement bureaucratique des processus et des procédures qui les 
accompagnent. 

Tout cela dessine un système de valeurs qui dévitalise l’imaginaire instituant au 
profit d’une vision définitivement technologique du monde qui se caractérise 
par : 

• La Précarisation structurelle. 

• Les tactiques d’influence et de pouvoir qui  prennent le pas sur la vision. 

• Le calculable est l’unique critère de vérité. 

• Les technologies de l’information substituent à la pensée la pluralité des 
opinions : dans le monde des réseaux sociaux, tout se vaut. 

• L’empire du management organise le nivellement des cultures au profit 
du marché généralisé 

• Les organisations sont, désormais, traversées par ces significations 
implicites, qui dévitalisent le travail et l’aliènent, au nom d’un mythe, le 
marché, et son bras armé, la gestion. 

 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 7 

Cela se traduit par la distorsion des valeurs, le passage subreptice a une société 
de contrôle qui réévalue les rapports entre la souveraineté, l’incarnation de la 
dimension sacré à faire peuple,  et le gouvernement des choses terrestres. 

La Sainte Trinité offre à cette dichotomie un substrat théologique qui se 
concrétise lors du concile de Chalcédoine en 451 après Jésus-Christ. Ce concile 
met fin aux controverses et affirme que le Christ est "reconnu en deux natures, 
sans confusion, sans changement, sans division, sans séparation; la distinction 
des natures n'étant nullement supprimée à cause de l'union, la propriété de 
l'une et de l'autre nature étant plutôt conservée et contribuant à une seule 
personne et une seule hypostase".  

Ainsi, si la souveraineté revient au Père, l'administration est dévolue au Fils 
qui, par sa double nature, fait le lien – en termes modernes – entre l'espace du 
sacré, de la vision, des valeurs fondatrices, et le gouvernement concret 
(« oikonoma »).  

Cette complémentarité est mise à mal dans l'État moderne, celui de la 
société du contrôle diffus , qui place l'économie et ses dispositifs intégrés de 
surveillance,  de traçage, de sanctions,  au-dessus de la vie humaine. La 
dimension souveraine est diluée dans le simulacre du spectacle, comme la mise 
en scène du Louvre lors de la prise de pouvoir d’Emmanuel Macron, tandis que 
l'autonomisation de l'ordre économique engendre des dispositifs de contrôle 
susceptibles de produire de pures stratégies d'exclusion. 

Lorsque Emmanuel Macron déclare dans une gare que certains sont des 
"premiers de cordée" et d'autres "ne sont rien", ce n'est pas une simple 
maladresse, mais le reflet d'une biopolitique qui hiérarchise la vie humaine au 
profit exclusif de quelques-uns. Cette dichotomie revendiquée justifie la 
légitimité de tous les dispositifs d'exclusion et de sanction : dissolution des 
Amis de la Terre, pénalisation des protestations et critiques, destruction des 
mécanismes de solidarité, appauvrissement organisé des exclus. Le 
réglementaire et le législatif sont dépouillés de leur dimension souveraine, 
devenant des instruments d'un spectacle diffus et instaurant des structures de 
contrôle idéologique jusqu'à la vie privée des citoyens. 

Agamben définit ainsi le paradigme du camp de concentration : séparer les 
individus entre ceux qui méritent la protection de l'État et les **homos sacer**, 
ceux qui sont réduits à rien, sans identité, devenus de simples numéros, 
exposés à l'arbitraire et à la violence. 

 

 

 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 8 

La biopolitique et l’appel à un monde nouveau: 

Nous l'avons esquissé à grands traits, mais il est peut-être encore nécessaire de 
clarifier la hiérarchie dans les niveaux de vie qu'avaient introduits les Grecs.  

Le mot "vie" a deux sens très distincts selon qu'il désigne le cycle naturel 
illimité, la "zoé" grecque, qui est végétative, pulsionnelle, ou le "bios", rythmé 
par l'individuation, où s’inscrit dans le temps imparti entre la vie et la mort,  
toute la vie sociale, objet du politique,   

Ainsi : 

- "zoé" fait référence à la vie brute commune à tous les êtres vivants. C'est 
ce que Giorgio Agamben appelle la vie nue. 

- "bios" renvoie à une forme de vie organisée et socialisée. C'est le lieu 
d'ancrage du politique : il y a du commun, une communauté politique, de 
pensée, d'échange soumise aux principes de la loi qui arbitre ces 
échanges.  

La vie nue est le lieu de la survie, de la reconstitution de la force de travail, 
impropre à toute vie sociale et politique. Tous les dispositifs de contrôle vont 
concourir à ce confinement dans le champ de la pure utilisation (Uber, Uber…). 
Elle désigne cette forme de vie qui est exposée, dénuée de droits politiques ou 
de protection juridique, et soumise au pouvoir souverain. 

En termes modernes, d'un côté les "insiders" et de l'autre les "outsiders", 
monades anonymes au service du marché du travail. La mise en musique de 
cette société, qui marginalise les exclus, s'appuie sur un ensemble de dispositifs 
de contrôle des corps (politiques, de santé, de vaccination, de natalité...) et des 
esprits par la mise en scène diffuse du spectacle et des valeurs (sic) néo-
libérales (dispositifs culturels, information, loisirs, sports…). 

Ainsi, l'horizon du pouvoir contemporain est ce contrôle diffus porté par les 
dispositifs d'administration qui font du camp et de la déshumanisation (les 
réfugiés, les fous, les pauvres, les vieux...) son horizon asymptotique : la 
bureaucratie y pourvoit, comme l'a remarquablement documenté Hannah 
Arendt et plus tard Barbara Stiegler. 

En résumé, la société de contrôle, telle que la dessinent les perspectives 
néolibérales, vise à ramener ses marginaux à la "vie nue", c'est-à-dire à une 
forme de vie dénuée de droits politiques ou de protection juridique, soumise au 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 9 

pouvoir souverain du contrôle et du spectacle diffus. Ici, cela est porté de 
manière insidieuse par les dispositifs d'administration (médicalisation, 
ubérisation, précarisation, réduction drastique des systèmes de solidarité...).  

Attention, cela n’est pas anecdotique mais constitue un saut qualitatif terrifiant : 
entre l'exploitation du capitalisme traditionnel et la négation des "gens qui ne 
sont rien" : c’est un saut dans l’im-monde. 

Comme nous venons de le développer, les formes modernes d'oppression 
prennent l'allure de la biopolitique, c'est-à-dire du contrôle exercé sur les corps 
(santé, natalité, famille, hygiène...) et les esprits (éducation, information, 
culture...) par des politiques sous forme d'injonctions, de règlements... 

Nous avons, avec les confinements et les campagnes de vaccination, vécu en 
direct la mise en place de dispositifs de contrôles insidieux.  

Attention, je suis personnellement tout à fait favorable à la vaccination. Ce que 
je dénonce, c'est l'utilisation de l'urgence sanitaire pour mettre en place des 
dispositifs de contrôle et d'asservissement anti-démocratiques. On a vu, avec les 
mensonges d'État successifs, que l'objet réel de ces campagnes n'était pas tant 
la maîtrise d'une épidémie mais bien l’accélération de leur mise en place. 

D'ailleurs, en parallèle, la destruction du système de santé, de la psychiatrie, 
continue avec, en perspective, la privatisation et l'industrialisation 
concomitante du système de soin.  

En fin de compte, l'horizon de la biopolitique est l'administration des hommes 
comme des objets au profit du marché, c'est-à-dire de quelques-uns. 

Le scandale Orpea n’est pas un détail de l’histoire mais l’organisation, un peu 
trop visible sans doute, de cet univers concentrationnaire où les marginaux, les 
vieux, les précaires sont reconduits à l’état de chose exploitable 

De la dé-coïncidence : "là ou croit le péril, croit aussi ce 
qui sauve" 
Lorsqu’Agamben définit la "vie nue" comme exclusion, dont l’un des enjeux est 
le retour à l’objectivation de la force de travail, il y discerne également une 
possibilité de réappropriation, un potentiel. Ainsi, la "vie nue" n'est pas 
seulement ce qui est soumis au pouvoir et à l’arbitraire, elle représente aussi 
une forme de potentialité. 

La foi offre une opportunité face à l’arbitraire de la loi, permettant de réintégrer 
l’exclu dans une dynamique communautaire. Cette foi, que l'on pourrait, d'un 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 10 

point de vue laïc, qualifier d'"espérance", unit une communauté autour d'une 
attente eschatologique commune. Toutefois, cette attente ne signifie pas une 
pure passivité : elle invite à vivre "comme si", à expérimenter, ici et maintenant 
— en somme, à vivre le temps messianique et à explorer les modes d’existence 
qui pourraient concrétiser cette nouvelle espérance. 

Les nouveaux totalitarismes sont insaisissables du fait de leur caractère diffus: 
les dispositifs complexes de subjectivation opèrent une surveillance et un 
contrôle de plus en plus serré derrière l’instrumentalisation d’une forme de 
bien commun identifié à l’idéologie des premiers de cordée. 

Mais alors, que faire et comment faire? 

En enfonçant des coins dans les interstices de la grande machine idéologique.  

François Jullien définit le concept de dé-coïncidence pour décrire cette stratégie 
des interstices qui consiste à investir les zones d’incertitudes, de tension, de 
fractures pour y implanter des espaces d’expérimentation d’autres manières de 
faire monde. 

Les ZAD constituent des espaces naturels à investir, des zones de droits flous où 
se télescopent des projets de mondes antagonistes. 

C’est dans cet écart que de belles opportunités de construire une vie nouvelle 
peuvent émerger. 

Comment? En détournant, subvertissant, profanant les dispositifs 
institutionnels. 

J'ai, à maintes reprises, utilisé le terme "dispositif" comme une échappatoire, 
évitant ainsi de devoir détailler les mécanismes du contrôle. Michel Foucault fut 
le premier à définir un "dispositif" comme un ensemble hétérogène, mais 
cohérent, de mécanismes régulant le pouvoir au sein des sociétés. Agamben, en 
approfondissant cette idée, décrit les dispositifs comme des machines 
abstraites structurant des discours, des règles, des lois et bien plus, afin 
d'orienter et de contrôler les comportements individuels et sociaux. Ces 
dispositifs ont alors une triple fonction : réguler les relations, assigner des rôles 
et segmenter la vie en éléments maîtrisables. L'enjeu réside dans 
l'intériorisation des normes. 

Face à ce constat, la question est la suivante : comment les individus peuvent-ils 
retrouver leur autonomie ? Agamben suggère la profanation : subvertir les 
dispositifs pour redonner le contrôle aux acteurs concernés. Cette notion de 
profanation est d'autant plus pertinente lorsqu'on observe le fonctionnement 
des ZAD.  

À l'égard de ceux vivant en périphérie, la communauté se présente comme le 
moyen de récupérer le "bios" et de redéfinir à tout moment les conditions 
d'existence : elle instaure ici les conditions concrètes de l’autonomie 

En somme, les dispositifs représentent un ensemble de règles et d'organisations 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 11 

qui soutiennent une certaine structure. Malgré ou plutôt à cause de  leur pouvoir 
subjectivant, ils servent la plupart du temps  des objectifs qui sont étrangers à 
l'individu. Ils acquièrent une forme de sacralité, renforçant les forces de rappel  
institutionnelles. Néanmoins, la solution ne réside pas nécessairement dans 
leur remplacement (ce n’est pas interdit, non plus !) , mais plutôt dans leur 
"désacralisation", en redonnant aux acteurs le pouvoir sur eux, sur leur propre 
vie.  

Il s'agit de promouvoir l'autonomie, permettant à chacun d’ organiser librement 
sa  vie sociale en dialogue avec tous. Cette profanation des dispositifs met en 
lumière les agendas cachés (rapports de pouvoir, conflits d’intérêt, stratégie 
d’influence…)  et encourage les acteurs à reprendre en main leur destinée. 

Cela passe certainement par un réaménagement/subversion des rôles et des 
fonction,  des  structures de décision afin de ne jamais devenir des « ça va de 
soi » : la responsabilité sans le pouvoir quoi. Il s'agit de désenkyster les 
institutions pour leur restituer leur dimension humaine d'invention 

Les ZAD: un espace de dépassement "des vies nues" 

Ceux qui se sont intéressés à la sociologie des acteurs se souviennent que c’est 
dans les zones d’incertitude que se produisent les frictions mais aussi les 
opportunités. Nous avons vu que l’acronyme, l’acte de baptême du phénomène 
pouvait déjà e lire comme la subversion de Zones d’Aménagements Différées, 
captures d’espaces naturels aux fins de confiscation commerciale. 

A ces espaces prélevés sur la vie, s’oppose des zones de défense de biotopes 
spécifiques où l’homme doit apprendre à vivre en bon entente avec le monde vivant. 

Il s’agit de substituer une nouvelle cosmopolitique  (P. Descola) à la biopolitique. 

Sacré chantier ! 

Dans la citation ci-dessous, toujours, Philippe Descola, encore lui,  s’adresse aux 
futurs élites : 

“j'invite les élèves de cette vénérable 
institution, et plus encore ceux qui se 
préparent à devenir de hauts 
fonctionnaires de l'Etat, à aller se 
rendre compte par eux-mêmes à 
Notre-Dame-des-Landes, ou dans des 
lieux alternatifs du même genre, de 
ce que peut être une expérience 

cosmopolitique inédite, une forme de vie commune récusant le productivisme, 
le consumérisme et l'accumulation, attentive à laisser chacun s'exprimer dans 
des structures égalitaires et fondée sur une identification profonde entre les 
habitants humains et non humains d'un territoire autonome” 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 12 

Chiche! 

Seules les transgressions peuvent offrir une opportunité pour “les vies 
nues” d’échapper à l’uberisation, à la déshumanisation en s’appuyant sur 
les potentiels internes de toute vie, la plus nue soit elle. 

Les ZAD constituent d’abord un lieu de liberté hors la loi pour préserver des 
espaces relevant du bien commun et permettant d’expérimenter d’autres 
formes de vie. 

Cette notion de forme de vie est utilisée par Wittgenstein pour montrer que 
le langage lui-même est contextualisé : il est usage contraint autant par la 
biologie que par le milieu !  

A chaque forme de vie son langage ! 

En étant un peu lyrique, je dirai qu’une forme de vie poétique doit produire 
un usage poétique du langage comme l’a mis en évidence Henry David 
Thoreau. 

Le nom même de Zone à Défendre relève de la profanation d’un dispositif 
institutionnel,  les Zones d’Aménagement Différé,  dont l’objectif était de 
sacraliser juridiquement des zones confisquées à l’espace publique pour des 
fins commerciales en attendant que les conditions juridiques de 
construction soient réunies.  

D’un autre point de vue d’ailleurs, la ZAD inverse la notion de camp, horizon 
honteux (quoique !)  de la biopolitique, pour en faire des lieux de vie intense,  
de subversion des valeurs néolibérales et des espaces d’expérimentation de 
formes de production, de travail, d’organisation … 

 

Saint Paul et Agamben: une théologie de la résistance 

Je n'ai pas trouvé de meilleure manière d'introduire mon propos que de 
reprendre le titre de cette tribune du journal "La Croix" : "Soulèvements de la 
terre : « Le Dieu chrétien est le profanateur suprême de la propriété privée »", 
une tribune de Benoît Sibille, membre du collectif chrétien Anastasis.  

Ceci coïncide avec la dynamique et la subversion introduite par Saint Paul pour 
fonder la communauté des chrétiens.  

La jeune communauté chrétienne est alors sujette à des persécutions.  

Avant sa conversion, Saul de Tarse (plus tard appelé Paul) est un juif pharisien, 
groupe religieux qui pratique une orthodoxie stricte s’appuyant sur le respect 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 13 

de la loi. Il participe, par ailleurs,  activement aux persécutions des premiers 
chrétiens.  

Alors qu'il se rend à Damas pour faire arrêter des disciples de Jésus, une 
lumière soudaine et intense l’aveugle. Il chute lourdement et entend une voix lui 
demander : "Saul, Saul, pourquoi me persécutes-tu ?" Saul répond : "Qui es-tu, 
Seigneur ?" La voix répond  : "Je suis Jésus que tu persécutes." 

Après cette expérience, Saul reste aveugle trois jours sans manger ni boire.. À 
Damas, un disciple nommé Ananias guidé par le Seigneur pour le retrouver lui 
impose les mains et il retrouve la vue.  

À la suite de cet événement, Saul reçoit le baptême et devient l'un des plus 
ardents défenseurs de la foi chrétienne, prenant le nom de Paul. Il part 
évangéliser le monde contribuant d’une manière définitive à la diffusion du 
christianisme. 

Le projet de Saint Paul découle de la radicalité de cet événement fondateur qui 
renverse les valeurs et qui subvertit l’asservissement à la loi  pour le saut radical   
de la foi : il lui ouvre littéralement les yeux. 

Cela va orienter Agamben dans sa compréhension propre de Saint Paul. Il prend 
conscience que la foi peut être perçue comme une forme-de-vie distincte de la 
"vie nue". La foi (lire désormais d’un point de vue laïc l’espérance) , envisagée 
comme mode de vie, n'est pas définie ni limitée par la loi, mais existe au-delà ou 
en dehors de celle-ci : elle a à s’affirmer comme existence ! 

Dans la pensée de Paul, la loi, tout en définissant structurellement l’horizon du  
péché , ouvre   l'individu à la transgression et à l'exclusion. La foi, en revanche, 
offre une relation directe avec Dieu (l'espérance) sans la médiation de la loi, et 
échappe ainsi à la logique du pouvoir souverain qui y opère. 

Pour Agamben, cela suggère que la foi offre la possibilité de vivre en dehors des 
structures de pouvoir qui génèrent et perpétuent la "vie nue". La foi ouvre un 
potentiel pour concevoir une forme de vie qui n'est assujettie ni au pouvoir 
souverain ni à la biopolitique. 

Il s'agit donc de s'aventurer dans des espaces où une liberté renouvelée permet, 
dans la vigueur du temps messianique, de court-circuiter le temps 
chronologique des cadences de production. L'objectif est de le remplacer par 
l’intensité d’un temps en prise directe sur les formes vivantes d'organisation : 
l'autonomie et sa dimension politique, la démocratie radicale. 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 14 

La subversion des dispositifs représente une chance de libération, mais aussi 
une source d'imaginaire radical, institutionnel et social, qui fait émerger de 
l'inédit, des formes expérimentales de vie nouvelle (voir Cornelius Castoriadis). 
L'horizon de ce projet est la démocratie radicale, un pouvoir par le peuple et 
pour le peuple, soutenu par l'autonomie des individus et des organisations. 

Petite parenthèse : je tiens à préciser, pour les plus obtus, que cela n'exclut ni la 
responsabilité, ni l'organisation, ni même la délégation, cette dernière étant 
limitée et soumise à un contrôle strict. 

Ainsi les ZAD apparaissent comme des espaces communautaires où l’Esperance 
peut s’éprouver concrètement où peuvent s’expérimenter de nouvelles formes 
de vie susceptible de s’incarner dans un système politique : la démocratie 
radicale. 

Conclusion:  
L’aventure communautaire accouche d’autres modèles politiques.  Sans doute 
les embryons ne sont-ils pas tous viables, mais c’est aussi l’avantage de ces 
espaces que de permettre la mise à l’épreuve des nouveaux dispositifs 
émergents. C’est parce qu’il y a communauté, qu’il y a à inventer le vivre 
ensemble, c’est parce qu’il y a à inventer le vivre ensemble qu’il faut un espace 
de mise à l’épreuve. 

 Saint Paul nous aide puissamment à investir ce temps messianique celui de 
l’espérance, non pas pour demain, mais à expérimenter maintenant: il s’agit de 
déborder la loi oppressive pour accéder à l’autonomie, c’est à dire à 
l’élaboration par les hommes, les groupes et les organisations concernés des 
règles et normes qui règlent la vie en société. 

Les ZAD sont des creusets où le monde nouveau s’expérimente   et l’expérience 
de l’ethnologue Philippe Descola au cœur de ce collectif en  est le témoignage 
puissant. 

“Cette forme de vie implique de développer au quotidien des alternatives 
aux pratiques et normes en vigueur existant dans la société dominée par un 
système de normes standardisées et marchandes. Cela implique aussi de 
penser différemment la représentation politique, confinée principalement à 
l’élection :  horizontalité des pratiques, démocratie directe, rejet de la 
personnalisation et des porte-paroles, organisation en réseaux de réseaux. “  
les ZAD et leur monde” The conversation, 12 février 2018, 

Asymptotiquement on voit que la question de la démocratie directe insiste et 
que c’est la seule voie pour sortir de la gestion obscène et concentrationnaire 
des vies nues, des gens qui ne sont rien! 



Saint Paul au secours des ZAD 

Lucien Lemaire page : 15 

Alors, pour conclure,  peut-être est-il utile de rappeler les principes de la 
démocratie directe : 

• C’est le peuple qui gouverne, pas ses représentants. 

• C’est le peuple qui gouverne, pas les experts. 

• C’est la communauté qui gouverne, pas l’état. 

• L’institution peut être collectivement remise en cause à tout moment.  

La démocratie est, donc, un système politique qui présuppose l’autonomie des 
citoyens (autos Nomos : qui décide de ses propres règles). 

A Athènes on parlait de démocratie des athéniens pour insister sur la dimension 
autonome de l’organisation politique. C’est-à-dire l’activation permanente mais 
régulée de l’imaginaire social et de l’imaginaire instituant. 

Les ZAD sont des laboratoires où l’institution trouve à se faire questionner sous 
l’épreuve de la foi (l’Esperance). 


