Introduction a la pensée d’Henri Maldiney
Joél Bouderlique
Présentation donnée le 1 octobre 2022 lors des 5° journées de Conversations oblique

organisées a Bordeaux par 'IFGT

Présenter la pensée de Maldiney constitue un défi car il ne s’agit pas d’étudier ensemble
un objet statique nommé la pensée d’Henri Maldiney mais de suivre le parcours constant d’une
pensée pensante en 1’exercant soi-méme.

Comment est donc cette pensée de Maldiney ? Assurément il ne s’agit pas d’une pensée
régionale, car il s’agit toujours de penser en méme temps, la psychiatrie, la philosophie et I’art,
dans la mesure ou il s’agit toujours de penser 1’existence. Il n’y a pas de régionalisation dans
une pensée pensante parce qu’elle ne reconnait pas de catégories. Le classement par catégories
n’est possible que dans les pensées qui ont affaire a des systémes qui classent des données qui
sont déja objectivées, c’est-a-dire que ces pensées ont déja constitué en objets. La pensée de
Maldiney n’a pas non plus de programme et elle est im-programmable car elle est dans
I’étonnement une découverte permanente d’elle-méme. Elle t¢émoigne donc d’une absence de
systématicité.

Y a-t-il alors une intention dans la philosophie de Maldiney, non sans doute n’y en a-t-
il pas non plus. Il s’agit toujours de I’acte méme de dévoilement de ce qui est, et par la méme,
du dévoilement de soi-méme.

Tout au long de sa longue vie, Henri Maldiney (1912-2013)! a toujours eu la méme
motivation que celle qui I’a surpris enfant devant les reproductions d’ceuvres dans ses manuels
scolaires : I’étonnement. Il le rappelait parfois. Cet étonnement ne s’est jamais cristallisé en un
savoir que I’on puisse circonscrire et perfectionner, il est resté un état d’ouverture perpétuelle.

Sommes-nous capables nous aussi de nous étonner en tout premier lieu d’étre la comme
étre vivant qui éprouve sa situation ? Pour cela les mots ne vont pas suffire en eux-mémes. Il
nous faudra bien les utiliser pour désigner la racine de cet éprouver mais c’est I’expérience elle-

méme qui est visée a travers eux. Les mots s’arrétent 1a ou la présence commence ; les mots

I Pour trouver et télécharger des textes d’Henri Maldiney et d’études sur sa pensée cf : http://www.henri-
maldiney.org/



peuvent y conduire mais a condition de se retirer.? Autrement dit il ne faut pas regarder ses
lunettes mais regarder a travers ses lunettes. Cette mise en garde formulée, continuons a les
utiliser mais sans prendre le mot pour ce qu’il évoque. Il faut pour cela sans cesse, comme le
formule Maldiney, « les désincarcérer des cellules concentrationnaires de la langue commune »
en disant, comme en poésie, 1’é¢tonnement méme de ce qui sans cesse advient — a savoir le
monde et nous-mémes.

La dimension propre a I’étonnement est 1’éprouvé et cet éprouvé appartient a la
dimension nommée pathique. Les termes sont presque €quivalents mais si I’on s’approche
davantage a travers ce terme de pathique de la situation elle-méme, comme nous le ferons
demain, on remarque que ce qui est éprouvé est aussi enduré par un sujet. Dans le verbe endurer,
il y a la dimension temporelle de la durée qui s’exprime et elle est nécessaire pour exister dans
un devenir incessant en tant qu’ouverture a soi.

Le verbe lui-méme exister est le fil conducteur de toute la pensée d’Henri Maldiney, et
si nous voulons la suivre en la pratiquant, il nous faut d’abord bien entendre ce que dit ce terme
exister dans son usage propre a I’étre de ’homme qui n’est qu’a exister. Maldiney le reprend
au centre de sa pensée tout comme Heidegger y insistait déja depuis 1927. Je suppose que
I’importance de la notion d’existence n’est une révélation pour aucun d’entre vous, mais elle
est telle, qu’elle est présente dans tous les travaux de Maldiney. Aussi me parait-il nécessaire
de reprendre 1’'une de ces occurrences pour bien 1’avoir en té€te durant ces journées. J’ai choisi
pour cela de m’appuyer sur le texte intitulé La dimension du contact au regard du vivant et de

’existant’ dont le sous-titre est De [’esthétique-sensible a [’esthétique-artistique. L une des

2 H. Maldiney : Rencontre avec Henri Maldiney Dans Les Lettres de la SPF 2007/2 (N° 18), pages 129 a 174
(https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2-page-129.htm#pa96)

« La logique du monde et des faits qui le constituent n’est pas le logos des choses (pragmata). Elle est réglée par
les exprimables de la langue. A parler une langue, nous n’avons pas communication aux choses. Ses exprimables
catégorisent un monde qui est notre représentation. Ici nulle présence. Le dicible n’est pas le réel. Faits et monde
sont des signifiés d’amplitude inégale, mais de méme niveau. Analystes aigus des structures grammaticales, les
stoiciens ont mis a découvert I’intention de signification qu’elles assument et les poles de visée entre lesquels elles
se distribuent. Mais leurs analyses linguistiques étaient impénétrables a la pensée logique régnante, inspirée
d’Aristote, et elles sont toujours apparues aux théoriciens de la langue comme des subtilités rhétoriques, voire
sophistiques. Or ces vues également ignorées des logiques tant modernes qu’anciennes, sont étrangement proches
de celles des logiques contemporaines. Le Tractatus de Ludwig Wittgenstein... »

3 MALDINEY Henri, « La dimension du contact au regard du vivant et de I’existant. De 1’esthétique sensible a
I’esthétique artistique » dans Le contact, Jacques SCHOTTE (éd.), De Boeck-Wesmael, Bibliotheque de
Pathoanalyse, 1990, p.177-194, repris dans Henri MALDINEY, Penser ’homme et la 2, folie, Grenoble, Editions
Jérdme Millon, 1991, 1998 p. 187-212


https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf.htm
https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2.htm
https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2-page-129.htm#pa96

articulation de ce texte repose sur I’explicitation de la célebre phrase de Heidegger : « La pierre
est sans monde, I’animal est pauvre en monde, I’homme est le plasmateur du monde. » # Je ne
reviens pas sur la description de 1’étant donné a partir de la pierre. Mais, déja chez I’animal on
remarque sa résonance avec son Umwelt pour laquelle on peut parler en frangais d’includence
(Tellenbach) (Eingenommenheit, Heidegger) Toutefois, s’il s’agit bien d’un cercle fonctionnel,
il n’est pas mécanique car I’animal vient a la rencontre de I’autre en s’ouvrant, mais sans que
I’autre se manifeste comme étant. Bref, résume Maldiney « le vivant est en échange avec son
Umwelt a I’intérieur duquel il accede a des choses dont le statut est a chaque fois spécifique de
son espece. Mais il n’est pas I’ouvreur et le configurateur d’un monde. Il n’a pas acces a 1’étant
comme tel, ¢’est-a-dire a quelque chose qui est et auquel se comporte quelqu’un qui, de méme,
est. »°

Et c’est 1a le point d’entrée pour Maldiney pour expliciter une nouvelle fois la méme
interrogation qu’il formule ainsi :

« Mais qu’est-ce qu’étre, au sens de I’homme ? C’est exister, au sens non trivial du mot,
celui qui prend en charge I’étymologie : ex-sistere : ex = hors de ; sistere = se tenir, avoir sa
tenue hors, hors contenance, hors notamment cette contenance qui est la mesure de notre
Umwelt. Plongé au milieu de I’étant ou dans le milieu de la vie, ’homme n’y est pas submergg¢,
englouti, mais exposé a lui-méme. Un mot I’exprime : facticité. La facticité n’est pas un fait
brut, comme par exemple le fait d’étre une pierre, a 1’égard duquel c’est non-sens de dire ‘le
fait pour une pierre, d’étre’ ? Cet étre, quel qu’il soit, n’est jamais pour elle, elle n’y accede pas.
L’homme se trouve au milieu de 1’étant, mais en ce sens, aussi, qu’il s’y découvre, qu’il s’y
situe. Ce qu’il ne peut qu’en le dépassant. Il s’exhausse au-dessus de 1’étant, de 1’étant qu’il
n’est pas lui-méme comme de I’étant qu’il est. Il transcende I’étant vers le monde et vers soi. »°

Maldiney ajoute : « Cette dénivellation par ou I’homme, émergeant au monde, est
capable de soi, consacre un écart : celui du pulsionnel et de 1’existentiel. »

Nous reviendrons au cours de nos discussion sur cette démarcation qui est franchie
activement par chacun de nous sauf quand il y a des ratées que l’on qualifie alors de

pathologiques.

4 Martin Heidegger, Gesamtausgabe, Bd 29/20, Die grundbegriffe des Metaphysik<. Frankfurt-am-Main, V.
Klostermann, 1983, p. 284

S H. Maldiney, La dimension du contact au regard du vivant et de [’existant ( De [’esthétique-sensible a

Pesthétique-artistique)in o contact, sous la direction de Jacques Schotte, éd. De Boeck Université,
Bibliotheque de pathoanalyse, 1990, p.184

® Ibid.



Lorsqu’il s’agira demain de pénétrer plus profond dans la dimension du pathique, avec
pour appui les deux auteurs de référence pour Maldiney que sont Erwin Straus et Victor von
Weizsicker, nous verrons que 1’un et ’autre montrent bien le lien d’interdépendance qui unit
tout organisme a son milieu mais que ces deux pensées indispensables ne suffisent pas
néanmoins a rendre compte de la spécificité du mode d’étre propre a ’humain qui se dévoile

uniquement dans 1’existence.

En vue d’¢largir notre réflexion, voila un passage d’un autre texte dans lequel Maldiney

apporte une précision :

“«L’existence n’est pas réductible a la conscience, exister n’est pas avoir conscience de la
situation, mais la vivre en s’impliquant en elle. Etre au monde, ce n’est pas étre dans le monde,
au milieu du reste de I’étant, fiit-ce avec la conscience « ilotique » (esclave et insulaire) d’y étre
dévolu. C’est étre présent au monde, s’ouvrir a lui, a ’avant de soi, en soi plus avant. Méme le
mot vivre n’exprime pas cette potentialité de 1’existence suspendue a sa propre ouverture. C’est
pourquoi Heidegger I’a ray¢ de son vocabulaire. » Et 1a Maldiney cite Lévinas : « ‘L’originalité
de la conception heideggérienne de I’existence par rapport a I’idée traditionnelle de conscience
interne, consiste en ce que ce savoir de soi-méme, cette compréhension, n’affirme rien de

théorique. Ce qui était prise de conscience devient prise tout court, et par 1a 1’événement de

I’existence méme’. La conscience n’est pas le révélateur du sens de 1’étre, notamment pas de

ce qu’est étre pour moi qui suis. Je me révéle moi, a I’ceuvre de moi-méme comme Dasein. »’

Ces propos de Maldiney soulévent la question de la conscience, qu’il faut aborder pour
évoquer la présence qui I’englobe. Disons simplement pour le moment que les philosophies de
la conscience ne sont pas en prise sur 1’existence parce qu’elles substituent la représentation a

la présence.

Alors ce «hors de » propre a ’existence c’est le hors de tout ce qui peut étre pré-
déterminé, c’est le saut absolu. Il s’esquisse déja en tant que hors de toute représentation mais

forcément en présence, a chaque instant, comme le dit le mot présence prae-sens, se tenir a

"H. Maldiney : Rencontre avec Henri Maldiney Dans Les Lettres de la SPF 2007/2 (N° 18), pages 129 4 174
(https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2-page-129.htm#pa96)



https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf.htm
https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2.htm

I’avant de soi, en ouverture. Nous ne sommes nous-mémes qu’au prix de ce devenir incessant
qui n’est pas donné d’avance, ce qui en cela constitue un défi permanent et un risque de ne pas
ou de mal y arriver comme le prouvent les pathologies dites psychotiques et névrotiques. 1l
nous faut pour étre nous-mémes devenir nous-mémes non pas a la maniere répétitive d’un
ordinateur dont le programme peut bien inclure un apprentissage a partir de ses erreurs mais

qui ne peut se créer lui-méme comme nous y arrivons a chaque instant.

L’existence n’a donc pas la constance d’une forme, mais d’une transformation constitutive. Elle

se ressource a I’avant d’elle-méme : elle est toujours potentielle.

Nous sommes ici en tant que nous-mémes a partir du monde donné maintenant et cela
dans la succession des instants dans laquelle se constitue notre histoire personnelle. Dés notre
conception en tant qu’organisme nouveau nous sommes dans un monde, intra-utérin d’abord
puis celui de notre environnement autant que celui de notre champ relationnel. Nous pourrions
étre intégralement et uniformément fagconnés par ces données, pourtant nous sommes chacun
nous-mémes car le monde donné pour tous devient, lorsque nous le rencontrons, notre monde
propre, simultanément a notre devenir chacun soi-méme en propre.

Le terme rencontre est maintenant employé pour désigner la relation avec le monde
et/ou les autres a chaque fois unique, unitaire et unifiante qui nous constitue. Si nous appelons
‘situation’ le monde donné, qui devient notre monde propre, simultanément a notre devenir
nous-mémes et dans lequel nous nous trouvons précisément en tant que nous-mémes, on

remarque que cette situation du devenir monde et soi est toujours donnée selon une climatique

dans laquelle on distingue par 1’analyse a la fois 1’atmosphere propre au monde et I’humeur
propre a soi. Le terme allemand Stimmung correspond aux deux versants évoqués comme
climatique et humeur et pour lesquels la méme constat est fait en langue japonaise avec un

vocabulaire qui souligne I’appartenance commune aux deux versants a ce que les japonais
appellent ki (%\)3. Ki que 1’on traduit par énergie comme dans Aikidd, cet art martial qui
littéralement signifie Ai rencontre, ki énergie, do voie, la « voie de la rencontre de 1I’énergie ».

Il est important d’expliciter, ¢’est-a-dire de déployer le sens de ce mot rencontre, qui est

au cceur de notre démarche pour saisir ce que nous sommes et comment nous le devenons.

8 On dit ainsi funiki %P5\ pour I’'ambiance, disons atmosphérique, et kibun <53 pour I’humeur d'une personne.

Ce dernier mot signifie littéralement ma part du ki , alors que funiki 5 P % évoque le ki qui releve de
I'environnement.



Pour cela, il faut bien distinguer la situation de la rencontre dans laquelle chaque
composant fagonne intérieurement 1’autre — dans la relation unique qui les lie — , de la situation
faussement appelée dans la langue commune communication. Le mot communication est
malheureusement généralement employée pour parler en fait d’échange d’informations ce qui
ne convient nullement pour approcher du sens de la rencontre. Dans I’échange d’information,
un émetteur transmet une information a un récepteur. C’est une situation d’une toute autre
nature que celle en jeu dans la rencontre qui est elle-méme le foyer constituant a partir duquel
mon monde et moi existons. Notre société dite de communication, n’est en fait qu’une société
d’échange d’informations se résumant a une entreprise d’objectivation qui est la négation de la
dimension méme d’exister ; et elle nous aveugle ainsi particulierement sur la dimension de la
rencontre. De méme dans la rencontre avec Ialtérité plus spécifique de chacun des autres
rencontrés, nous existons chacun nous-mémes dans et a partir de cette relation commune. La,
la rencontre est le moment méme de la présence, celui ou le visage d’autrui ouvre ’espace de
notre accueil.

C’est capital de le remarquer car c’est le creuset de la possibilité psychothérapeutique.
Toute psychothérapie implique un espace potentiel de présence indispensable a chacun pour
exister. Cet espace potentiel est la dimension qui ouvre un espace de co-présence dans toutes
les formes de communication authentique. Maldiney disait a ce propos : « Nous ne nous
rencontrons que sur fond de monde inachevé, dont les lointains n’ont pas cristallisés en
actualités objectives. Nous ne nous rencontrons que dans le marginal, 1a ol nos potentialités

entrent en résonance. »

En psychiatrie, la situation du schizophrene est celle qui manifeste la plus extréme
impossibilité de rencontre. Le patient schizophréne ne rencontre pas et, par 1a méme, il est
impossible a rencontrer. De la vient un malaise. Le psychiatre éprouve cette impossibilité de
rencontrer comme un blocage de sa propre existence, a la fois requise et menacée. Il fait
I’épreuve négative de ce qu’est proprement une rencontre. Voila ce qu’écrit Maldiney a ce
propos dans un texte intitulé Rencontre et ouverture au réel °:

« L’épiphanie de quelqu’un dans le regard d’un autre exige I’autophanie de celui-ci. L’autre ne

peut lui apparaitre sans que lui-méme ne soit traduit devant soi. Voila pourquoi, périodiquement,

° Henri Maldiney, Rencontre et ouverture au réel, in Henri Maldiney : penser plus avant..., Actes du colloque de
Lyon (13 et 14 novembre 2010 réunis par Jean-Pierre Charcosset, Les Editions de la transparence/Philosophie,
Paris, 2011, pp. 23 - 35



la psychiatrie tente de s’ériger en science de I’homme-objet. Elle se met a I’abri de la rencontre
avec ’autre, qui oblige de se trouver révélé a soi. Elle fait [’économie de la réalité. La situation
de I’homme dans la psychiatrie n’est authentique que si elle répond a la situation de I’homme

dans le monde. »

Enfin, d’un point de vue pratique, s’adressant a un auditoire de psychanalystes de la
Société de Psychanalyse Freudienne (SFP) qui avait organisé€ une rencontre avec lui le 16 avril

2005 a Paris, Maldiney rappelait :

« Erfahren, verstehen, deuten ». Apprendre, comprendre, interpréter est le titre d’un
essal de Ludwig Binswanger sur la psychanalyse. Il importe avant tout de respecter I’ordre de
ces actes, de ne pas interpréter avant d’avoir compris, ni de croire comprendre avant d’avoir vu
ou entendu. Dans 1’état actuel prétendument scientifique de la connaissance, la confusion la
plus grave et la plus courante est la confusion entre comprendre et interpréter. Toute
interprétation est en effet une trahison. Quand vous interprétez, vous transposez dans votre
propre systéme 1’étre de quelqu’un qui ne peut exister qu’a frayer lui-méme la voie de son

ouverture a Soi.

Ce droit d’emprise, que s’arroge une entreprise psychologique qui prétend analyser la
stase de I’existence en un systeme de structures objectives, constitue un abus de pouvoir et de
savoir. Ce parti pris d’objectivation universelle se dérobe, au départ, a la prise en charge de
toute dimension existentielle, et s’ interdit par 1a tout accés a « I’image du corps » et a « I’image

du monde ».1°

Voila donc I’ébauche de I’ensemble thématique de nos journées de découverte dans
lesquelles nous allons nous dévoiler a nous-mémes comme existant. Toutefois, il manque a ce
que j’ai évoqué Pessentiel, a savoir ’expérience. Elle nous sera proposée lors des séquences
annoncées comme expérimentation et lors de I’immersion musicale a laquelle nous convie Julie
Lobato!!. Cette expérimentation musicale va nous mettre directement en prise avec le rythme.

Certains I’incarneront-ils dans la danse qui en est I’articulation spatiale ?

'0'H. Maldiney : Rencontre avec Henri Maldiney Dans Les Lettres de la SPF 2007/2 (N° 18), pages 129 a 174
(https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2-page-129.htm#pa96)
! Julie Lobato https://www.facebook.com/lobatojulie



https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf.htm
https://www.cairn.info/revue-les-lettres-de-la-spf-2007-2.htm

Il y a néanmoins avec cette notion de rythme un risque majeur de confusion avec la
cadence qui est tout autre chose. Autre chose dans le sens ol la cadence est prévisible,
transcriptible, objectivable, ce qui est impossible pour le rythme. Bref, il s’agit avec la cadence
d’un étant et non pas d’un existantial, lui imprévisible a I’avance comme 1’est le rythme. La
cadence, le tempo s’inscrivent dans le temps et dans I’espace. Le rythme lui correspond a
I’articulation méme du temps et de 1’espace. Il n’est pas dans le temps et I’espace mais c’est ce
qui les articule rythmiquement. En fait, nous ne percevons pas le rythme, mais il est une
transformation constitutive de la présence. Nous sommes au rythme dans le sens ol nous
I’existons.

Pour évoquer ce qu’est le rythme, voila un autre passage du texte intitulé Rencontre et
ouverture du réel, dans lequel Maldiney 1’évoque avec sa forte parole : « Un rythme se produit
dans I’ouvert, pour autant que s’ouvrant a partir de rien il consent de sa propre ouverture. Un
rythme n’est pas une onde stationnaire. Il n’a rien d’une cadence. La cadence est la mort du
rythme. Un rythme implique des failles ou il est mis en demeure de disparaitre ou de se
transformer en lui-méme, sans jamais cesser de s’advenir. Il n’y a pas de notations rythmiques,
parce qu’un rythme n’est pas représentable dans un autre espace que celui qui est impliqué en
lui. Il ne s’explique pas dans I’espace, il ne se déroule pas dans le temps, il implique son espace-
temps, et plus exactement son instant-lieu. Et dans ce lieu qu’il instaure, il n’est pas non plus
représentable : il existe. Aucune existence n’est représentable. Le rythme, nous ne I’avons pas
devant nous, il n’est pas un état de choses. Il est une guise de 1’étre. Le rythme est un
existential. »?

Un exemple aide a mieux saisir ce qu’est le rythme. Lorsque I’on rencontre une ceuvre
picturale, un tableau qui est authentiquement une ceuvre d’art, elle a pour marque propre
justement son lien au rythme qui la fait exister et la rend agissante. Les formes dans lesquelles
le tableau nous apparait sont toujours des formes dont la formation est sans cesse en acte, en
formation. La rencontre avec I’ceuvre est participation a cette innovation rythmique permanente
de la genése tensionnelle de I’espace propre aux tensions entre les couleurs et entre les formes.
C’est précisément en cela qu’une ceuvre d’art est un existant. Elle n’est, comme nous-mémes,
qu’a exister sans cesse dans I’instant. Ce mouvement est suspendu deés qu’il est objectivé par
une analyse ou une interprétation qui vont le thématiser et le figer ainsi dans sa simple étance.

C’est particulierement visible lorsqu’on identifie des formes dans un tableau, on les reconnait

12 Tbid. p. 30



et par la-méme on le fige dans ce qu’il représente, on en fait un objet. On passe alors de sa
signifiance'® rythmique a sa signification représentative. La premiere agit dans la rencontre en
I’articulant, la seconde scinde I’ceuvre et son spectateur qui ne sont plus dés lors transformés
réciproquement dans leur rencontre. C’est le moment premier, celui de la rencontre méme qui
est transformateur et ce moment premier releve de la dimension pathique, celle que nous
évoquerons demain comme celle du sentir et que Maldiney qualifie dans le champ esthétique
de vérité du sentir. Peut-&tre pourrai-je vous citer durant nos deux journées des exemples du
pouvoir transformateur des formes artistiques qu’a fait rencontrer Maldiney a certains patients
de Roland Kuhn.
Il en va de méme avec la musique, dont la signifiance rythmique porte et articule I’espace-
temps de la rencontre avec I’auditeur et de la sorte la constitution de 1’auditeur lui-méme.
Lorsqu’une rencontre avec une ceuvre se produit cela constitue un événement. Qu’est-
ce que I’on nomme un événement dans le vocabulaire philosophique ? C’est I’irruption de
I’imprévu. Dans le champ pré-constitué, prévisible des possibilités, il se produit un fait
radicalement au-dela de toute prévision, un fait qui est au-dela de toute possibilité, un fait qu’il
faut donc qualifier de trans-possible. Que ce transpossible nous atteigne, qu’on I’éprouve, exige
une capacité qui est elle-méme au-dela ou en-deca de ce que nous sommes habitué a éprouver,
une capacité qu’il faut qualifier de trans-passible. Cet éprouvé, dont nous sommes capables au-
dela ou en-deca de notre capacité de passion habituelle, a un effet transformateur sur nos
possibilités elles aussi habituelles, il provoque en soi-méme une transpossibilité qui est en cela
inédite, un mode d’existence inenvisageable d’avance, a proprement parler im-possible que
nous existons en existant nous-mémes. Ces notions de transpossibilité et de transpassibilité sont
propres au vocabulaire de Maldiney mais ce qu’elles désignent sont propres a I’existence méme
de tout existant qu’il soit vivant comme 1’humain ou non comme I’ceuvre d’art a propos de
laquelle Maldiney écrit dans le méme texte que celui cité précédemment : « Une ceuvre d’art
n’est pas un objet d’art, elle n’est pas une objectivité réelle, elle est une réalité inobjective —
comme ’existence. » et il précise juste apres : « Art et existence sont li€s, non pas en général,
comme dans un concept, mais la ou, présent a une ceuvre, je ne suis pas en face d’un objet, mais
ouvert au déploiement de son étre-ceuvre, ouvert a ce par ou elle existe. J’ai, dans cette rencontre,

la révélation de I’existence dans la surprise d’exister. »'*

I3 La signifiance n’est pas I’objet d’une signification particuliére impliquant une visée.
14 Tbid, p.30



Je terminerai ce rapide tour d’horizon introductif en rappelant que pour Maldiney
présence et ouverture sont la méme situation. Il dit dans un entretien avec Chris Youngs' :
« lorsque je suis moi-méme pleinement, je suis le 1a du monde en y apportant une signifiance.
J’éprouve que je suis dans la révélation a la fois révélante et révélée de ce qui est : c’est-a-dire
dans I’instant de 1’étre qui prend la forme de cette relation ouvrante a la fois du monde et de

moi-méme. Il ne s’agit pas de saisir ce qu’est le monde mais d’étre saisi dans la rencontre avec

ce qui est la, dont je deviens le 1a. Cela articule la spatialité et la temporalité de la rencontre. »

et a la question qui lui est posée de comment conduire une thérapie ? Il répond « le thérapeute
en principe sait ou il va mais ce n’est pas le cas dans I’ouverture a I’ouvert. Toute représentation
y est aliénante seule la présence y est libératrice dans son devenir perpétuel. »

Je précise pour conclure que nous sommes tous ce je évoqué personnellement par
Maldiney, nous le sommes tous en tant qu’existant qui est notre seul mode d’étre, a I’impossible,

en tant qu”humain.

Enfin, une derniere parole, celle de :

Rainer Maria Rilke dans un court passage de son Sonnet a Orphée traduit la par Maldiney :
« Atmen, respirer, poeéme invisible

Pur échange de moi-méme contre I’espace du monde

Contrepoids

Dans lequel moi-méme a moi-méme rythmiquement je m’adviens »

15 Voir sur le Canal Connaitre Henri Maldiney sur Youtube :
https://www.youtube.com/watch?v=hqRpB9RgYio&ab_channel=ConnaitreHenriMaldiney

10



