
1 

 

Le matérialisme spirituel ou le nihilisme réalisé 

Peut-être nous faut il dessiner d'abord le paysage crépusculaire dans lequel nous 

vivons désormais et dont l'ultra violence contemporaine est la conséquence. 

Notre époque se caractérise par le règne de la Technique pour reprendre la 

dénomination Heideggérienne. Il faut entendre, ici, par technique, non pas la 

technologie, l’électricité, les hôpitaux… mais une manière de concevoir le monde 

comme stock de ressources inépuisable à disposition de la volonté de maîtrise des 

hommes. 

Les représentations imaginaires contemporaines 

L’ère de la technique se fonde sur quelques représentations imaginaires non 

questionnées: 

• L’économie de marché comme référence absolue. 

• La rationalité, l’efficacité économique, la rentabilité comme seul objectif. 

• La domination culturelle totalitaire de la science et de la technique. 

• L’omniprésence de la gestion et la réification récupératrice de tout ce qui est 

proprement humain. 

• Le déploiement bureaucratique des processus et des procédures qui les 

accompagnent. 

Le système de valeur associé 

Tout cela dessine un système de valeur qui dévitalise l’imaginaire instituant au profit 

d’une vision définitivement technologique du monde. 

• Précarisation structurelle. 

• Les tactiques d’influence et de pouvoir prennent le pas sur la vision. 

• Le calculable est l’unique critère de vérité. 

• Les technologies de l’information substituent à la pensée la pluralité des 

opinions : dans le monde des réseaux sociaux, tout se vaut. 

• L’empire du management organise le nivellement des cultures au profit du 

marché généralisé 



2 

 

• Les organisations sont, désormais, traversées par ces significations implicites 

qui dévitalisent le travail et l’aliène, au nom d’un mythe, le marché, et son bras 

armé, la gestion. 

 

 

Voilà dessiné à grands traits le monde nihiliste de la marchandise et du spectacle, qui 

semble devoir imposer son imaginaire à l'ensemble de la société y compris la 

spiritualité. 

 

La marchandise comme horizon total du monde : le matérialisme 

spirituel 

Il semble qu'aujourd'hui la nouvelle mode du marketing de l'accompagnement prenne 

le visage béat des lendemains qui chantent sans heurts, sans grincements, promesses 

d'un monde de douceur, de bien être, d'amour, d'abord de soi, obtenu sans douleur, 

sans travail, sans remise en question: l'industrie du bien être rase gratis, en unité 

d'effort, bien sur, pas en euro. 

Chogyan Trungpa, bouddhiste tibétain atypique à très tôt perçu et dénoncé cette 

marchandisation spirituelle sous le titre sans équivoque de matérialisme spirituel : en 

occident tout fait ventre 

Il s'agit de pointer les formes de résistances occidentales à un authentique travail 

spirituel qui s'actualise autour du concept fumeux de "développement personnel".  

Le matérialisme spirituel décrit la tendance à utiliser la spiritualité comme un moyen 

d'atteindre des buts matérialistes ou égotiques. Cela signifie que, plutôt que de 

chercher un véritable éveil ou une transformation intérieure, l'individu utilise les 

pratiques spirituelles, les rituels, les symboles, les mythes décontextualisés pour 

renforcer son ego, son statut social ou pour obtenir d'autres bénéfices matériels ou 

psychologiques. 

Les trois dimensions du matérialisme spirituel 

Trungpa identifie trois catégories principales de matérialisme qui peuvent entraver le 

chemin spirituel : 

1. Le matérialisme physique : L'attachement excessif aux biens matériels et au 

confort physique, ainsi que la croyance que le bonheur peut être obtenu à 

travers l'accumulation de possessions ou la satisfaction des désirs sensuels. 

2. Le matérialisme psychologique : L'obsession de la croissance personnelle et du 

développement psychologique de manière à renforcer l'ego plutôt que de 



3 

 

chercher une véritable transformation intérieure: le dévoiement des processus 

thérapeutiques et de la véritable expérience spirituelle à des fins de 

"développement personnel", développement du "moi je" triomphant 

3. Le matérialisme spirituel : L'utilisation de la spiritualité pour renforcer l'ego et 

atteindre des objectifs mondains. Cela peut se manifester par un attachement 

exclusif, sans nuances et sans mise en perspective, aux titres, dogmes, rituels , 

écoles, pratiques plus ou moins exotiques, ou à la mise en scène narcissique de 

sa propre implication spirituelle 

L'enjeu 

Ainsi, donc, L'une des déviations mortelles des pratiques spirituelles, sa 

récupération par le paradigme occidental de la marchandise et de la technique, se 

condense sous la forme globale du matérialisme spirituel: dans celui-ci, tous les 

marqueurs spirituels sont dévoyés et recyclés comme fétiches vidés de leur sens. Ils 

sont utilisés à des fins de renforcement narcissique, de profits ou de bien être plutôt 

que comme des moyens de véritable éveil spirituel. 

L'un des bras armés du matérialisme spirituel, une force de résistance au travail 

d'autant plus redoutable qu'elle est insidieuse et flatte les narcissisme, est "l'illusion 

groupale" ou fantasme du bon groupe. 

C'est cette illusion que l'on constate très souvent dans les séminaires où cette 

dimension n'a jamais le temps être travaillé qui fonde le succès illusoire des vendeurs 

d'eau tiède. 

L'illusion groupale: qu'est que c'est? 

L'illusion groupale est la croyance partagée par les membres d'un groupe qu'ils 

sont unis par des liens affectifs forts et harmonieux, occultant ainsi les conflits, les 

rivalités ou les différences individuelles. 

L'illusion groupale peut avoir : 

• Un effet positif au début de la vie d'un groupe en favorisant un sentiment 

d'appartenance contribuant ainsi à la construction de l' identité du groupe, 

• Mais aussi négatif: en privilégiant une pensée conformiste par déni des 

divergences et évaluation erronée de la réalité externe ou des capacités du 

groupe. 

C'est cette illusion qui au nom de l'unité et du bien-être du groupe occulte les débats et 

conflits empêchant toute remise en question sérieuse. 



4 

 

Alors comment en sortir? 

Une éthique de l’ouverture 

Pour surmonter le matérialisme spirituel, Trungpa propose un chemin basé sur 

l'honnêteté et l'authenticité, l'ouverture inconditionnelle et l'acceptation de 

l'expérience de sa propre vulnérabilité (sa propre mise en abime). Il souligne 

l'importance de la méditation comme moyen de se confronter à la réalité telle qu'elle 

est, sans se cacher derrière les illusions de l'ego. 

L’angoisse est souvent le prix à payer pour affronter un nouveau niveau de 

conscience : la nuit noire chez Saint Jean de la croix, l’angoisse chez Kierkegaard, 

Heidegger, le nihilisme absolu qui confronte au néant chez Nishitani…on perd pied 

et tous ses repères ! 

« L’événement se fait jour à travers un état critique existential qui n’est pas celui 

d’un être fini mis en demeure d’assurer sa continuité à travers une faille mais celui 

d’un existant contraint à l’impossible, c’est-à-dire d’exister à partir de rien. La 

transpassibilité à l’égard de l’événement hors d’attente est une transpassibilité à 

l’égard du Rien d’où l’événement surgit avant que d’être possible. Elle est au 

fondement de la dimension pathique de l’existence, où s’unissent le subir et le 

personnel, ce qu’ils ne peuvent que de ce Rien. » Henri Maldiney 

La sangha (communauté) comme lieu de soutien, de partage et de confrontation 

Le Bouddha a été clair : il ne s’agit pas de recevoir passivement un « enseignement » 

d’un maitre quelconque sans le discuter, là aussi, dans la hiérarchie des institutions 

religieuses, se niche le germe du matérialisme spirituel sous forme de passivité 

imposée : 

"Ne vous fiez pas à la tradition, même si elle est passée de génération en 

génération. Ne vous fiez pas à la rumeur, ou au fait qu'une chose a été dite souvent. 

Ne vous fiez pas simplement à l'autorité des enseignants, des anciens, ou des 

sages. Mais après observation et analyse, quand vous trouvez que quelque chose 

s'accorde avec la raison et est propice au bien et au bénéfice de tous, alors 

acceptez-le et vivez-le." (Bouddha) 

Trungpa met ainsi en avant le rôle essentiel de la communauté (la sangha) dans le 

processus de questionnement du matérialisme . Être entouré d'une communauté de 

pratiquants permet de confronter son niveau de compréhension, de travailler 

collectivement les doutes, les angoisses de chacun, en un mot fournit le soutien 

nécessaire pour rester ancré dans une pratique authentique, parfois angoissante, 

toujours engageante afin d'éviter les pièges de la réification et de l'illusion 



5 

 

En guise de conclusion provisoire: grandir n'est pas un long fleuve 

tranquille 

Sortir de l’illusion groupale a un prix: celui d’avoir à dialoguer, confronter et à affronter 

la remise en question, à se laisser bousculer, à s’ouvrir à l’inattendu à l’impossible, 

« Confucius resta cloîtré chez lui trois mois durant. Puis il retourna près de Lao 

Tseu : « ça y est, j’ai trouvé, dit-il au Maître. Cela faisait longtemps que je résistais 

à la transformation ! Et, dire que je voulais transformer les autres ! – Cette fois, tu y 

es dit Lao Tseu » Tchouang Tseu 

Vaste chantier ! 

  

 


