Le matérialisme spirituel ou le nihilisme réalisé

Peut-étre nous faut il dessiner d'abord le paysage crépusculaire dans lequel nous
vivons désormais et dont l'ultra violence contemporaine est la conséquence.

Notre époque se caractérise par le regne de la Technique pour reprendre la
dénomination Heideggérienne. Il faut entendre, ici, par technique, non pas la
technologie, l'électricité, les hdpitaux... mais une maniére de concevoir le monde
comme stock de ressources inépuisable a disposition de la volonté de maitrise des
hommes.

Les représentations imaginaires contemporaines

L’ére de la technique se fonde sur quelques représentations imaginaires non
questionnées:

L’économie de marché comme référence absolue.
La rationalité, l'efficacité économique, la rentabilité comme seul objectif.
La domination culturelle totalitaire de la science et de la technique.

L’omniprésence de la gestion et la réification récupératrice de tout ce qui est
proprement humain.

Le déploiement bureaucratique des processus et des procédures qui les
accompagnent.

Le systéme de valeur associé

Tout cela dessine un systéme de valeur qui dévitalise l'imaginaire instituant au profit
d’une vision définitivement technologique du monde.

Précarisation structurelle.
Les tactiques d’influence et de pouvoir prennent le pas sur la vision.
Le calculable est 'unique critére de vérité.

Les technologies de linformation substituent a la pensée la pluralité des
opinions : dans le monde des réseaux sociaux, tout se vaut.

L’empire du management organise le nivellement des cultures au profit du
marché généralisé



« Les organisations sont, désormais, traversées par ces significations implicites
qui dévitalisent le travail et l’aliene, au nom d’un mythe, le marché, et son bras
armé, la gestion.

Voila dessiné a grands traits le monde nihiliste de la marchandise et du spectacle, qui
semble devoir imposer son imaginaire a l'ensemble de la société y compris la
spiritualité.

La marchandise comme horizon total du monde : le matérialisme
spirituel

Il semble qu'aujourd'hui la nouvelle mode du marketing de 'accompagnement prenne
le visage béat des lendemains qui chantent sans heurts, sans grincements, promesses
d'un monde de douceur, de bien étre, d'amour, d'abord de soi, obtenu sans douleur,
sans travail, sans remise en question: l'industrie du bien étre rase gratis, en unité
d'effort, bien sur, pas en euro.

Chogyan Trungpa, bouddhiste tibétain atypique a trés t6t percu et dénoncé cette
marchandisation spirituelle sous le titre sans équivoque de matérialisme spirituel : en
occident tout fait ventre

Il s'agit de pointer les formes de résistances occidentales a un authentique travail
spirituel qui s'actualise autour du concept fumeux de "développement personnel”.

Le matérialisme spirituel décrit la tendance a utiliser la spiritualité comme un moyen
d'atteindre des buts matérialistes ou égotiques. Cela signifie que, plutdt que de
chercher un véritable éveil ou une transformation intérieure, l'individu utilise les
pratiques spirituelles, les rituels, les symboles, les mythes décontextualisés pour
renforcer son ego, son statut social ou pour obtenir d'autres bénéfices matériels ou
psychologiques.

Les trois dimensions du matérialisme spirituel

Trungpa identifie trois catégories principales de matérialisme qui peuvent entraver le
chemin spirituel :

1. Le matérialisme physique : L'attachement excessif aux biens matériels et au
confort physique, ainsi que la croyance que le bonheur peut étre obtenu a
travers l'accumulation de possessions ou la satisfaction des désirs sensuels.

2. Le matérialisme psychologique : L'obsession de la croissance personnelle et du
développement psychologique de maniére a renforcer l'ego plutét que de

2



chercher une véritable transformation intérieure: le dévoiement des processus
thérapeutiques et de la véritable expérience spirituelle a des fins de
"développement personnel", développement du "moi je" triomphant

3. Le matérialisme spirituel : L'utilisation de la spiritualité pour renforcer l'ego et
atteindre des objectifs mondains. Cela peut se manifester par un attachement
exclusif, sans nuances et sans mise en perspective, aux titres, dogmes, rituels ,
écoles, pratiques plus ou moins exotiques, ou a la mise en scene narcissique de
sa propre implication spirituelle

L'enjeu

Ainsi, donc, L'une des déviations mortelles des pratiques spirituelles, sa
récupération par le paradigme occidental de la marchandise et de la technique, se
condense sous la forme globale du matérialisme spirituel: dans celui-ci, tous les
marqueurs spirituels sont dévoyés et recyclés comme fétiches vidés de leur sens. Ils
sont utilisés a des fins de renforcement narcissique, de profits ou de bien étre plutot
que comme des moyens de véritable éveil spirituel.

L'un des bras armés du matérialisme spirituel, une force de résistance au travail
d'autant plus redoutable qu'elle est insidieuse et flatte les narcissisme, est "l'illusion
groupale" ou fantasme du bon groupe.

C'est cette illusion que l'on constate trés souvent dans les séminaires ou cette
dimension n'a jamais le temps étre travaillé qui fonde le succes illusoire des vendeurs
d'eau tiede.

L'illusion groupale: qu'est que c'est?

L'illusion groupale est la croyance partagée par les membres d'un groupe qu'ils
sont unis par des liens affectifs forts et harmonieux, occultant ainsi les conflits, les
rivalités ou les différences individuelles.

L'illusion groupale peut avoir :

- Un effet positif au début de la vie d'un groupe en favorisant un sentiment
d'appartenance contribuant ainsi a la construction de ' identité du groupe,

- Mais aussi négatif: en privilégiant une pensée conformiste par déni des
divergences et évaluation erronée de la réalité externe ou des capacités du
groupe.

C'est cette illusion qui au nom de l'unité et du bien-étre du groupe occulte les débats et
conflits empéchant toute remise en question sérieuse.



Alors comment en sortir?
Une éthique de Uouverture

Pour surmonter le matérialisme spirituel, Trungpa propose un chemin basé sur
'honnéteté et l'authenticité, l'ouverture inconditionnelle et l'acceptation de
'expérience de sa propre vulnérabilité (sa propre mise en abime). Il souligne
l'importance de la méditation comme moyen de se confronter a la réalité telle qu'elle
est, sans se cacher derriere les illusions de l'ego.

L’angoisse est souvent le prix a payer pour affronter un nouveau niveau de
conscience : la nuit noire chez Saint Jean de la croix, ’angoisse chez Kierkegaard,
Heidegger, le nihilisme absolu qui confronte au néant chez Nishitani...on perd pied
et tous ses repeéres !

« L’événement se fait jour a travers un état critique existential qui n’est pas celui
d’un étre fini mis en demeure d’assurer sa continuité a travers une faille mais celui
d’un existant contraint a U'impossible, c’est-a-dire d’exister a partir de rien. La
transpassibilité a 'égard de 'événement hors d’attente est une transpassibilité a
égard du Rien d’ou U'événement surgit avant que d’étre possible. Elle est au
fondement de la dimension pathique de Uexistence, ol s’unissent le subir et le
personnel, ce qu’ils ne peuvent que de ce Rien. » Henri Maldiney

La sangha (communauté) comme lieu de soutien, de partage et de confrontation

Le Bouddha a été clair : il ne s’agit pas de recevoir passivement un « enseignement »
d’un maitre quelconque sans le discuter, la aussi, dans la hiérarchie des institutions
religieuses, se niche le germe du matérialisme spirituel sous forme de passivité
imposée :

"Ne vous fiez pas a la tradition, méme si elle est passée de génération en
génération. Ne vous fiez pas a la rumeur, ou au fait qu'une chose a été dite souvent.
Ne vous fiez pas simplement a l'autorité des enseignants, des anciens, ou des
sages. Mais aprés observation et analyse, quand vous trouvez que quelque chose
s'accorde avec la raison et est propice au bien et au bénéfice de tous, alors
acceptez-le et vivez-le." (Bouddha)

Trungpa met ainsi en avant le role essentiel de la communauté (la sangha) dans le
processus de questionnement du matérialisme . Etre entouré d'une communauté de
pratiquants permet de confronter son niveau de compréhension, de travailler
collectivement les doutes, les angoisses de chacun, en un mot fournit le soutien
nécessaire pour rester ancré dans une pratique authentique, parfois angoissante,
toujours engageante afin d'éviter les pieges de la réification et de l'illusion



En guise de conclusion provisoire: grandir n'est pas un long fleuve
tranquille

Sortir de lillusion groupale a un prix: celui d’avoir a dialoguer, confronter et a affronter
la remise en question, a se laisser bousculer, a s’ouvrir a 'inattendu a 'impossible,

« Confucius resta cloitré chez lui trois mois durant. Puis il retourna prés de Lao
Tseu : « ca y est, j’ai trouvé, dit-il au Maitre. Cela faisait longtemps que je résistais
a la transformation ! Et, dire que je voulais transformer les autres ! — Cette fois, tu y
es dit Lao Tseu » Tchouang Tseu

Vaste chantier !



