- T :
KA TS
A ‘e .

.4'

RECONTRE ET
ACCOMPAGNEMENT :
LUMIERES DE LA
PENSEE JAPONAISE



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Table des matieres

L SR =) oL 1 (0] o TSRS 1
Aida Phén0OmeNEe RENCONLIE .....ceeieceeriercererseeessesees s seesssssessss s sssessesssssss s ssssssssasessesanes 2
Phénomene/Phén0omeéNolOZIe ... ssssnes 4
D0 T 0000001 0¥ 7
Kibun 553 et funiki SREEIR .oooooeeeerrcesesenessssissssssesssssssssessssssssessssssssssessssssssssssssssssssssssssssses e 9
Jiko HE : Mizukara H 5 / 0nozukara E T DD .rrmmsssssssssessssssssssssssssssssssssssess 10
Aida o1igINaIre OU ArCRE-QIA ....cuveveerirceriireesisssess e 13
12 2] o Lo T Vo T o Lo PP 17
JIKAKU EITE (ST1)emirerereeeessssssmsssssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssansssssssess 18
JIKAKU : QUL0-APEICEPTION c.uvcvrirecerieeesser s sessses s 20
JIKAKU 2 EVEIL  SOI ottt st sses st sse st sse st sse st ss st s ss st es s s sessssssesnssenen 22

koiteki-chokkan intuition dans I'action/ intuition agissante (S12) .......cmnennennnnneens 25



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Présentation

Les journées que nous allons passer ensemble vont sans doute a certains moments vous paraitre trop
orientées vers une forme d’intellectualisme, a d’autres a l'inverse commandées par une volonté d’anti-
intellectualisme, en fait elles constituent une forme d’exercice spirituel comme on en trouve par exemple dans
Penseignement de Dogen mais aussi, a vrai dire, dans celui des deux penseurs qui nous serviront principalement

g 2 ) )
d’appui, a savoir Bin Kimura et Henri Maldiney. Cet exercice spirituel va s’accomplir également, peut-étre
méme d’abord, a travers des expériences corporelles, dans une volonté de surmonter toute attitude dualiste a
Iégard de soi-méme, et la notion d’aida que nous allons développer tout de suite sera un premier pas dans ce

g >

sens pour entretenir un rapport a soi-méme qui ne soit pas dualiste.



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Aida Phénomeéene Rencontre

Le mot aida & WLNZ . . (S1) pose un double probléme. D’abord en raison de son appartenance 2 la

langue japonaise qui enclin a la traduction dans notre langue et, au sein méme de son appartenance originelle a

la langue japonaise, pour suivre Kimura dans la recherche de son sens originaire.
La traduction habituelle d’azda par « entre » oscille entre deux risques :

le sens qu’il couvre en japonais est amputé si 'on entend par « entre » uniquement 'intervalle entre deux poles
pré-constitués.
et si, a 'inverse, « entre » suggere simplement une relation entre ces poles, on y introduit une division étrangere

au sens original japonais du terme.

Dans le langage courant, le mot aida désigne a la fois la relation constituée entre plusieurs éléments et

ce qui les constitue eux-mémes dans leur distinction propre.

Par exemple, la vallée est I'zida des montagnes, c’est-a-dire 'ouverture sans laquelle il ne peut y avoir ni

vallée, ni montagnes distinctes, mais seulement une étendue plate ou proéminente.
André du Bouchet dirait sans doute, 'zida c’est la déchirure et le jour de la déchirure.

De méme dans la dimension temporelle, le laps de temps qui s’écoule d’'un maintenant a un autre se

nomme avec le méme caractére fi] s’écrivant sous la forme d’une porte au milieu de laquelle luit le soleil et qui

peut étre lu de différentes facons selon le contexte, aida, mais aussi 7za ou kan, par exemple.

Toujours, pour 'espace comme pour le temps, ce caractere est 'embléme d’une relation, d’un rapport,

d’une faille ou d’une durée, formés entre des levres qui elles-mémes n’existeraient pas sans I'articuler.

Ces succinctes explications vous donnent, je I'espere, une représentation de ce que désigne ce terme d’
aida.
Mais la représentation n’est pas la chose elle-méme, la représentation n’est pas la présence. Alors

comment faire Pexpérience méme que désigne ce terme d’aida ?

Pour répondre a cette question, il faut partir de celui qui se la pose : a savoir 'étre-humain, c’est-a-dire
cet étant singulier dont I’étre n’est proprement humain qu’a le devenir dans sa tenue hors de sa simple étance,
en ex-istant en tant que présence, toujours a 'avant de soi, dit Maldiney, mais au sein et a partir de 'aida dit

Kimura.



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

La question se reformule donc ainsi : dans 'immeédiateté de chaque instant qu’est-ce que l'aida pour

I’étre humain, afin qu’il ex-iste dans cette précession de soi-méme seule garante de son authenticité personnelle

?

Autrement dit, pour dépasser la représentation conceptuelle et accéder a la réalité que désigne le terme

aida, 1l faut se trouver soi-méme, dans les deux sens de expression se trouver, au sein de cette réalité et 'habiter.

En effet, rarement on ne voit une situation a travers un mot, mais c’est a travers une situation qu’on
découvre le pouvoir de révélation d’un mot. En fait lorsque nous disons @#dz ou maladroitement en frangais
‘entre’, nous appelons une réalité dont la signifiance nous interpelle antérieurement a toute représentation dans

Pouverture de notre présence méme.

Elucidé précédemment au niveau du savoir dans la langue japonaise comme ensemble constituant-

constitutif de toutes relations, 'zida retrouve son sens originaire a chaque relation par la plongée a la fois :

dans Iapeiron c’est-a-dire dans I'illimité, I'indéfini et 'indéterminé, qui est le principe et I'élément de tout

ce qui existe et
dans Pagora c’est-a-dire le lieu de rassemblement rendu possible uniquement par I’étre humain.
Laida elle-méme n’est pas objectivable comme une étendue spatiale car

- ’est le principe méme de Iacte de rencontre de I'individu avec le monde et les autres, ainsi que

- le principe méme de I'acte de la rencontre avec le fond de la vie. Nous y reviendrons.

Antérieurement aux individualités qui la composent dans la relation humaine, ’aida est le fond et la
q ) 1¢

condition du fondement a partir desquels 'homme ex-iste en advenant a lui méme, (ou n’y parvient que sous

des formes altérées reconnues par la psychopathologie, par exemple comme psychose).

Avec ce terme, la langue japonaise désigne et permet de penser un ensemble qui n’est pas directement

traduit par le mot « entre » en francais. Il est par conséquent utile d’employer le mot aida. C’est méme nécessaire
. . g . . , .

pour se situer au cceur de ce que Kimura appelle /wida originaire ot s’accomplissent simultanément la naissance

du moi et celle de son monde : leur co-naissance. Cela retiendra notre attention par la suite.

Exercice ?



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Phénoméne/Phénoménologie
Tout notre travail en commun va se dérouler dans le champ phénoménologique. Il est par conséquent
nécessaire de s’entendre sur ce que signifie « le champ phénoménologique ». Nous allons tenter de le découvrir

ensemble et tout d’abord a travers la question :
Qu’est-ce qu'un phénomene, que désigne ce terme ? (Demander aux participants)
Définition du Dictionnaire de la langue philosophique (PUF 1969) :

Ce qui apparait au sujet conscient et qui peut étre considéré de diverses manieres :

1. Soit comme un fait extérieur et existant en soi. Les phénomenes ainsi congus font 'objet des sciences

de la nature, depuis I’astronomie jusqu’a la biologie.

2. Soit comme un fait intérieur ou fait de conscience, n’existant que dans la conscience ; c’est ainsi que
la psychologie classique considere les faits psychiques (pensées, sentiments, volitions, etc.) et que I'idéalisme

absolu congoit la nature de ce que le sens commun appelle le monde extérieur.

3. Soit comme un fait conditionné a la fois par une réalité extérieure ou en soi et par une activité

intérieure ou conscience ; c’est le phénomene dont s’occupe la phénoménologie inspirée de Husserl.

SiTon s’en tient a cette troisieme définition du phénomene, quel sera le champ de notre investigation

dite donc phénoménologique ?

Le champ phénoménologique c’est celui du questionnement de la rencontre méme dans laquelle

Papparaitre se constitue par '’homme et constitue par la-méme DPétre spécifique de '’homme dans cette

apparition. Peut-étre voyez-vous déja le lien avec la notion d’aida ?

Encore plus spécifiquement en ce qui concerne la phénoménologie de la vie, propre a Kimura, il faut
ajouter qu’il trouve I'essence du phénomeéne dans 'immédiateté, (et c’est précisément ce qui constitue le trait
commun entre les pensées de Michel Henry et de Bin Kimura). Et c’est en étudiant le concept de phénomene
dans le cas de la psychose que Kimura a pu jeté une lumiere sur la couche la plus profonde de 'immédiateté,

celle qu’il appelle '« immédiateté chaotique ».

Maldiney lui-méme était dans chaque instant de sa vie et dans chaque rencontre qui I’a constituée, 'expression
d’une ouverture procédant de ce regard sans préjugé caractéristique d’'un mode d’étre phénoménologique. Le

foyer en est 'étre-homme, ou encore dit plus précisément, le mode d’étre propre a 'homme.



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

La rencontre

Le sens premier de rencontrer consiste a se trouver en présence
par hasard. Le mot ‘rencontre’ évoque, selon le méme
dictionnaire Robert, la circonstance fortuite par laquelle on se
trouve dans telle ou telle situation. Or lorsque dans la surprise,
qui excede toute prise, du totalement imprévisible se produit,
lorsque surgit ce que Henri Maldiney nomme le réel, cela
constitue toujours au sens fort, non trivial, un événement. Il
s’agit d’'un au-dela des possibles qui se présente. Pour le
qualifier Maldiney a forgé le terme de transpossible. Une
rencontre c’est un événement qui est avénement du réel.
L’accueillir suppose une capacité réceptive elle-méme au-dela,
a vrai dire en-deca de la simple passibilité, capacité que
Maldiney a nommeée transpassibilité. La transpassibilité c’est
donc la capacité de subir qui n’est limitée par aucun a priori :
« comme I'événement lui-méme, l'existence qui l'accueille est hors
d’attente, infiniment improbable. Elle n’a rien a quoi s’attendre,
rien a attendre de l'étant, elle est accueillante a I'événement »(
Maldiney). C’est précisément le moment originaire de I'ex-
istence, de la tenue hors de tout étant préétabli, dans lequel la
présence se trouve, se découvre, elle-méme comme
transpossible. Les deux moments du transpossible et du
transpassible exigent tous deux ouverture et vide au cceur de la
présence. Temporellement il en va de méme, l'instant y est
ouvert et vide, en suspens. C'est pourquoi I’existence peut étre
définie comme crise et création. Replacée dans la trame
apparente du continuum de la conscience, la notion japonaise
d’aida, permet de penser apres-coup cette union du plein et du
vide constitutive de la présence toujours a I’avant d’elle-méme
dans une double ouverture réceptive a I'impossible : ouverture
au transpossible de I'événement et ouverture au transpossible
de son propre avenement. Le lieu d’accomplissement de ce
proces est I'ouvert et son temps est l'instant. Pour penser ce
proces en francais, il faut employer la notion de tension
rythmique telle qu’elle apparait en peinture dans les blancs qui
mettent en tension les couleurs et en musique dans les espaces
temporels intercalaires des notes. Décrire cette tension spatio-
temporelle dans le champ de la présence a pour visée d’élargir
la conscience a I'union du vide et du plein, de I'impersonnel et
du personnel constitutive de soi et que nous nommons apres-
coup moi. L’efficace transformateur de soi propre a la rencontre
intersubjective tient a la capacité de transpassibilité de chacun.
La tentative thérapeutique vise cette ouverture productrice en
chacun de la co-naissance propre a la rencontre intersubjective.
Son apparition premiere non-thématique est le fond de monde
climatique en résonnance directe avec ’'humeur propre que
restitue au mieux le terme allemand de Stimmung ; c’est donc la
que s’ouvre la communication constitutive de la rencontre.




Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Dans la surprise, qui excede toute prise, du totalement
imprévisible se produit, lorsque surgit ce que Henri Maldiney
nomme le réel, cela constitue toujours au sens fort, non trivial,
un événement. Il s’agit d'un au-dela des possibles qui se
présente. Pour le qualifier Maldiney a forgé le terme de
transpossible. Une rencontre c’est un événement qui est
avenement du réel. L’accueillir suppose une capacité réceptive
elle-méme au-dela, a vrai dire en-deca de la simple passibilité,
capacité que Maldiney a nommée transpassibilité. La
transpassibilité c’est donc la capacité de subir qui n’est limitée
par aucun a priori: « comme I'événement lui-méme, l'existence
qui I'accueille est hors d’attente, infiniment improbable. Elle n’a
rien a quoi s’attendre, rien a attendre de l'étant, elle est
accueillante a I'événement »( Maldiney). C’est précisément le
moment originaire de I’ex-istence, de la tenue hors de tout étant
préétabli, dans lequel la présence se trouve, se découvre, elle-
méme comme transpossible. Les deux moments du
transpossible et du transpassible exigent tous deux ouverture et
vide au cceur de la présence. Temporellement il en va de méme,
I'instant y est ouvert et vide, en suspens. Cest pourquoi
I'existence peut étre définie comme crise et création. Replacée
dans la trame apparente du continuum de la conscience, la
notion japonaise d’aida, permet de penser apres-coup cette
union du plein et du vide constitutive de la présence toujours a
I'avant d’elle-méme dans une double ouverture réceptive a
I'impossible : ouverture au transpossible de I'événement et
ouverture au transpossible de son propre avenement. Le lieu
d’accomplissement de ce proces est I'ouvert et son temps est
I'instant. Pour penser ce proces en frangais, il faut employer la
notion de tension rythmique telle qu’elle apparait en peinture
dans les blancs qui mettent en tension les couleurs et en
musique dans les espaces temporels intercalaires des notes.
Décrire cette tension spatio-temporelle dans le champ de la
présence a pour visée d’élargir la conscience a I'union du vide et
du plein, de I'impersonnel et du personnel constitutive de soi et
que nous nommons apres-coup moi. L’efficace transformateur
de soi propre ala rencontre intersubjective tient a la capacité de
transpassibilité de chacun. La tentative thérapeutique vise cette
ouverture productrice en chacun de la co-naissance propre a la
rencontre intersubjective. Son apparition premiére non-
thématique est le fond de monde climatique en résonnance
directe avec '’humeur propre que restitue au mieux le terme
allemand de Stimmung; c'est donc la que s’ouvre la
communication constitutive de la rencontre.




Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

La Stimmung
La corrélation entre 'ambiance du monde et '’humeur personnelle est parfaitement exprimée par la langue
allemande avec le terme de Stimmung, (S2) (La Stimmung, je le fais remarquer au passage, qui tient une place

centrale dans I'analytique existentiale que conduit Sein und Zeit).

Le substantit S#mmung vient du verbe stzmmen qui a la forme active signifie accorder, par exemple accorder les

cordes d’une guitare, un piano etc., et a la forme passive szmmen signifie étre en accord, en harmonie.

«Stimmung », dit H. Maldiney, « se traduit en francais par atmosphere et par humeur - ce qui divise l'unité
climatique de la S#immung selon 'opposition fort suspecte d'un monde extérieur et d'un monde intérieur n'ayant
entre eux que des rapports de causalité, et dénature le sens primordial de 1'étre au monde, dont les structures

ressortissent a 'ordre de la présence et non pas a celui de I'objectivité ».

Une des traductions possibles pour S#mmung est ‘tonalité affective’ a propos de laquelle Otto Friedrich
Bollnow écrit : « Le monde n'est pas encore devenu objet dans la tonalité affective comme il le devient par la
suite dans les modalités ultérieures de la conscience, surtout dans la connaissance, mais les tonalités affectives
vivent encore dans I'unité indivisée du moi et du monde, unité maintenant tous deux dans une teinte de tonalité

affective commune.»

C'est pourquoi Heidegger peut dire que « la Stimmung ne vient ni du “ dehors ““ ni du “dedans”, mais
elle monte comme mode de I'étre-au-monde de celui-ci méme » (SUZ 136). A quoi il faut ajouter avec Maldiney
que « la haute signification philosophique de la tonalité affective réside précisément dans le fait qu'elle plonge
dans la couche ou sujet et objet forment encore une unité originelle, donc par dela leur distinction qui va de
soi pour la conscience théorique. Elle fait apparaitre un soubassement que l'attitude théorique ne percevait pas
(quoique non inactif) et qu'on ne pouvait jamais découvrir aussi longtemps qu'on partait d'une attitude

purement théorique.»’

On peut, on doit, ajouter que cette tonalité est aussi «disposition » est donc disposition affective.
D'abord patce qu'elle n'est pas d'ordre intellectuel. « Les possibilités révélatrices de la connaissance, dit
Heidegger, sont trop courtes par rapport a celle originelle de la S#mmung » (SUZ 134). Elle est affective encore
en ceci qu'elle nous affecte, c'est-a-dire nous touche voire nous ébranle. Mais, en retour, on aurait tort de

mésestimer la traduction par . « ton » ou « tonalité » puisqu'en méme temps on peut dire que littéralement elle

1 1d.

21d. p.35



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

nous « tonifie ». On retrouverait toutes ces nuances du coté des équivalents choisis par des penseurs proches
de Heidegger. Ainsi Erwin Straus choisit-il de parler de « moment pathique » et Ludwig Binswanger de «

moment thymique».



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Kibun X5 et funiki REIX
Le vocabulaire japonais garde la trace de cette communauté originaire en employant des termes qui
évoquent tous directement un mouvement spontané universel d’auto-manifestation. Ce mouvement spontané
d’auto-manifestation universel, est nommé & 5 en japonais. On le traduit en francais par: énergie ou

souffle.(S3)

Par exemple, le vocabulaire japonais révele une part commune dans les termes employés pour parler

de I'ambiance atmosphérique aussi bien que de ’humeur propre, les deux mots faisant usage de ce méme
caractére &i .. On dit ainsi funiki FRER, (S4) pour 'ambiance, disons atmosphérique, et &ibun 5 (S5),
pour Phumeur d'une personne par exemple . Ce dernier mot signifie littéralement ma part du &7 (bun 93 coupé

.= -7 - = , . . N .
avec un sabre le £/ R), alors que finiki SREIR  évoque le £/ qui reléve de l'environnement.



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Jiko H : Mizukara B 5 / Onozukara B9 Hh 5

Je voudrais donner un autre exemple de la trace laissée dans la langue japonaise par I'entrelacement
fondateur d’un sujet et de son monde, (trace qui se manifeste, comme Kimura le montre tres bien dans ses
¢tudes psychopathologiques, aussi bien dans les troubles qualifiés d’hébéphréniques que dans ceux endurés par

les personnalités dites état-limite).

Parmi les différents mots pour évoquer le Moi et le Soi, la langue japonaise privilégie le terme de jiko
B (S6) dans lalangue soutenue et écrite. On 'utilise comme théme de réflexion dans un texte écrit. Par

exemple, dans les textes de Dogen, ce sera le mot de jz}éoﬁ C  qui sera utilisé, de méme que dans ceux de

Kimura.
Ce mot jikoB & peut prendre deux formes adverbiales : mizukara et onozukara

La premiére forme, mizukara B B (S7) est employée pour dire soi-méme, en personne ou moi-méme,
)l . . . .y . . C
I’étymologie du mot le laisse entendre directement car littéralement le mot migukara veut dire ce qui s’origine

kara de mon corps, de ma propre chair 7z). Ce mot est donc généralement employé pour qualifier un acte dont
la cause est une décision réfléchie et volontaire. Cependant ce mot s’écrit avec le caractére /B qui signifie

aussi auto, de soi-méme, et il faut voir dans ce terme de mizukara la spontanéité universelle dans son action au

sein du versant sujet de Pentrelacement qui est fondateur du sujet et de son monde.

Un autre terme reprend le méme caractere pour évoquer la méme spontanéité dans la genese du versant
monde. 11 s’agit du terme omogukara B9 M5 (S8) qui signifie « ce qui se fait de soi-méme, naturellement,

spontanément ». Onozukara qualifie Pacte spontané, accompli sans décision réfléchie et volontaire.

Les deux expressions s’écrivent donc avec le méme caractére ji B qui renvoie a la spontanéité

universelle.

Je peux ici ouvrir une parenthése a propos de certaines tendances artistiques japonaises, par exemple
dans certains styles de création en poterie, il est important d’obtenir, a travers un apprentissage trés long de
vingt voire trente ans, une attitude maitrisée quasi spontanée et naturelle, dépourvue de réflexion, afin de laisser
apparaitre dans I'objet créé la beauté de l'interaction entre la maticre brute, la terre, et la force du feu. Le maitre
potier n’est donc pas 'agent qui fait apparaitre la beauté de I'interaction des éléments de la nature. S’il reste
encore des traces des artifices du potier, 'objet ne sera pas considéré comme un chef d’ceuvre. Ce sont le potier,

la terre et le feu, les trois facteurs de la création qui jouent ensemble de « manicre naturelle » dans I'attitude

onozukara B3 M B en passant donc chez le potier par son versant mizukara B 5.

On retrouve aussi, nous 'avons vu, ce caractére ji B dans le mot utilisé en japonais pour dire  « moi

10



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

ou soi » jiko BB (S6). A vrai dire ce mot en lui-méme signifie ce qui m’est propre en reprenant un ancien

caractere utilisé pour désigner le nez, ce qui est a 'avant de moi et que 'on montre toujours aujourd’hui dans

la gestuelle pour se désigner soi-méme en pointant son index sur son nez.

On retrouve également I'usage du méme caractére i B, qui exprime I'auto-accomplissement, dans le

mot jibun B9 (89). Ce terme est employé pour dire « moi » dans les expressions comme « je ’ai fait moi-

méme ». Ce mot se compose des deux caractéres ji B et bun 53 qui signifient littéralement ma part propre

bun 53 du ji B. La présence dans bun 53 du caractére katana J1, le sabre, laisse entendre comme pour kibun =,

77 (S5), que cette part est effectivement tranchée par et dans la spontanéité.

Sur le versant monde, tel qu’il est envisagé dans la vision dualiste habituelle a la représentation

occidentale, on retrouve encore dans la langue japonaise I'affirmation de la spontanéité dans le terme que les
Japonais ont utilisé pour traduire le concept européen de nature qui se dit en japonais shizen B R (S10). Or
ce terme est la lecture moderne du mot identique qui se lisait jizen B #& traditionnellement, et qui signifie a la

fois « étre en tant que ce qui est a I'origine et ce qui est ainsi de soi-méme ». Lorsque les Japonais ont utilisé le

mot shizen B #R pour traduire la représentation occidentale de la nature, ils ont gardé le sens de ce qui est ainsi

a Porigine de soi-méme, qu’ils résumaient avec le mot jinen B #R.

On le voit (peut-étre), le vocabulaire de la langue japonaise souligne le caractére dynamique du proces
commun 2 la co-naisance du monde et de soi, de sorte que 'on peut patler aussi de co-incidence interne
(incidence interne, au sens qui lui est donnée dans la linguistique psychomécanigne guillaumienne’) des deux poles

qui par contre sont séparés dans les représentations dualistes.

3 Catherine CHAUCHE Cf. Grammaire de la présence : I’apport de Gustave Guillaume a
la réflexion d’Henri Maldiney.(T¢éléchargeable :
www.henrimaldiney.org/sites/default/files/imce/chauche _cerisy 2014.pdf)

11



Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Selon Kimura, on ne voit pas, en Orient, la nature a I'’extérieur
de soi, en opposition avec soi-méme, mais on pense nature et soi
comme successifs. D’'un coté jinen (H#R, la nature), ce qui
reléve du proces dit onozukara EDTH 5 (BT H 5) (de soi-
méme), et de 'autre jiko B2 (le soi, le moi), ce qui reléve du
procés dit mizukara &9 H 5 (B 5 ) (par soi-méme: de sa
propre chair : mi &) comportent le méme caractére « ji B ». Il
s’agit de deux maniéres d’apparaitre « ji » (B, auto), c’est-a-dire
d’'une co-appartenance fondamentale. Par ailleurs, Kimura
explique également le sens d’« ono & ® » d’ono-zukara (B9 H
) et de « mi & » de mi-zukara (B 5). Selon lui, « ono » signifie
« soi-méme », pas au sens d’un soi singulier (Kimura, 2001, VI
263), mais au sens de la nature originaire avant l'individuation
de l'individu (Kimura, 2008, 141-142). Onozukara (B3 5 %),
qui est le procés de jinen (B#&, 1a nature) signifie la spontanéité
originaire de la nature méme, et Kimura le définit comme
natura naturans (nature naturante) (Kimura, 2001, IV 349). Par
contre, « mi » ( 8) de mizukara (B ) signifie le corps charnel
qui faitde I'individu un soi singulier distinct des autres (Kimura,
2001,VI224-225 / Kimura, 1988, 142). Kimura entend donc par
mizukara, (B %) le procés constitutif du jiko B 2 (soi), le
mouvement de la nature spontanée qui s’incarne comme
individu pour s’auto-générer originairement comme soi-méme
(Kimura, 2001, VI 224-225 / Kimura, 1988, 142, Kimura, 2008,
146, Kimura, 2012, 38-39). Selon cette explicitation, le soi est
inséparable de la nature, de la spontanéité originaire et il a son
origine dans celle-ci. Il n’est rien d’autre que cette spontanéité
originaire qui se détermine, s’individualise dans le corps
charnel (mi &). 1l précise encore que le soi en tant que mizukara
(B ) est I'actualisation ou la détermination de la spontanéité
originaire dans l'individu incarné, il releve donc également du
proces onozukara (B9 h' %), qui, en étant incarné dans le corps
charnel des individus, apparait pathiquement et affectivement.

12




Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

Aida originaire ou arché-aida

Pour Kimura 1'zida originaire est le site de la rencontre avec ce qu’il appelle le fond de la vie. 11 partage en
cela pleinement la vue proposée par Victor von Weizsicker, dont du reste, il connait tres bien la pensée pour
en avoir été le traducteur en japonais. Pour tous deux, la subjectivité, ou le sujet, se constitue en tant que forme
de la rencontre entre I'organisme et son milieu. Le lien de Porganisme et du milieu, selon Weizsicker, n’est pas
un cercle fonctionnel, mais un cercle formel : un Gestaltkreis précisément — dont la genése constitue le
comportement. Cest une forme toujours en formation (Gestaltung) car il y a continuellement un décalage relatif
entre 'organisme et son milieu. Organisme et milieu sont en interaction simultanée pour rétablir sans cesse
I’équilibre perpétuellement menacé. Cette relativité nie toute orientation univoque de la causalité. Weizsicker
écrit : « la forme est le lieu de rencontre — lui-méme automouvant — d’un organisme et de son Ummwelt »* Le
comportement n’assure pas « la constance d’une forme, mais celle d'un changement de forme, d’une

transformation constitutive »°.

La rencontre entre organisme et milieu est le moment premier, a chaque instant renouvelé par les
modifications des composants de cet ensemble. Aida originaire, site du rapport originaire entre 'organisme et
son milieu, c’est précisément le terme allemand de Grundverhdltnis qui Pexprime et qu’emploie Weizsacker.
Grundverhdltnis, faut-il traduire par rapport au fond ou par rapport au fondement. A vrai dire la distinction est encore
indécidée et C’est le passage du vivant a Iex-istant qui pose le défi de ce passage du fond au fondement.
Maldiney en découvrira une dimension nécessaire qui fait défaut a I'antilogique du souci heideggerienne, a

savoir celle qu’il nomme la transpassibilité.

exercices

L’¢lucidation succincte de /'zida originaire accomplie jusqu’a présent en tant que site apertural de la co-
naissance de ’homme et de son monde, c’est-a-dire en tant que la ou se joue leur rapport fondamental, a permis
I'approche d’un aspect de la transpassibilité nécessaire au franchissement des crises qui déstabilisent 'équilibre

de ce rapport.

Pour élargir la compréhension de la transpassibilité, il faut aborder — et en cela déborder I'anti-logique
heidegerrienne du souci — la place que l'autre tient dans la constitution du soi-méme. La pensée japonaise,
reprise par Kimura, y encourage en donnant une place prépondérante a la relation entre humains considérée
comme une forme indispensable a I’étre de ’humain. En japonais, cette relation entre les humains est nommée

aidagara. Le terme de gara évoque la situation dans laquelle '’humain se trouve (dans les deux sens du verbe

4 Victor von Weizsécker, Le cycle de la structure, p.179

5 Ibid. p.107

13




Rencontre et accompagnement : lumieres de la pensée japonaise

comme pour la Befindlichkezi) mais spécifiquement dans I’aida avec les autres humains. Dans le rapport « je

— tu» a propos duquel Nishida a écrit tout un ouvrage il y a ce paragraphe :

14



Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

« Le je etle tu se font absolument autres. Il n’y a aucun universel
qui subsume le je et le tu. Mais le je est le je en reconnaissant le
tu, tandis que le tu est le tu en reconnaissant le je. Au fond du je
se trouve le tu, tandis qu’au fond du tu se trouve le je. Le je se
combine au tu par I'’entremise de son propre fond, tandis que le
tu se combine au je par I'entremise de son propre fond. Ils se
combinent depuis l'intérieur parce qu’ils se font absolument
autres. »®

Cette citation est révélatrice déja du caractere relativement
énigmatique de I'écriture de Nishida, (et ce n’est pas plus clair
en japonais). Mais si I'on suit la lecture qu’en fait Kimura son
explicitation en donne une vue plus compréhensible, voire
méme éclairante, pour saisir ce dont il s’agit dans l'aida
originaire (appelée aussi arché-aida par Kimura). Voila ce
qu’écrit Kimura a propos du paragraphe que je viens de citer de
Nishida.

«Le soi disparait dans l'autre en voyant au fond de soi
I'absolument autre comme constituant le fond radical.
Autrement dit, le je doit se perdre dans I'absolument autre, en
méme temps que le tu doit lui aussi de perdre dans cet autre. Le
je entend I'appel du tu dans cet autre, tandis que le tu entends
I'appel du je dans cet autre. »?

Kimura explique encore : « A lire attentivement ce passage de
Nishida, nous comprenons que sa premiere phrase ne signifie
pas simplement que le je est un absolument autre pour le tu et
que le tu est un absolument autre pour le je. Moi, je me trouve au
fond du tu et toi tu te trouves au fond du je signifie que c’est ce
fond ou le fond radical, qui est absolument autre pour toi et pour
moi. De plus, selon Nishida, ce fond se communique a chacun et
cela permet a chaque soi de se construire en tant que soi. Cet
absolument autre fonctionne pour ainsi dire comme la virtualité
ou la potentialité qui constitue le moi et le toi dans leur état
actuel. Chez le schizophreéne, cet absolument autre a
certainement perdu son mode d’étre potentiel en se manifestant
a la lettre dans son état brut en tant que fond radical du moi ou
fond radical du toi. »8

Dans d’autres travaux, Kimura précise que le fondement de
I’expérience d’autrui se trouve dans ce que je vis avec autruia la
premiére personne: je vis une autre auto-affection que la
mienne. C'est dans cette expérience d’autrui a la premiére
personne que moi et autrui vivons ensemble comme « nous »
proprement dit. Dans la mesure ou ce vivre-ensemble
appartient au niveau du pathos dans lequel chacun éprouve la
spontanéité originaire, nous pouvons I'appeler « pathos-avec »
(Henry, 1990, 137). Il n’en résulte pas pour autant que ce
pathos-avec dissout l'individualité de chacun et annule la

15




Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

différence de chaque soi. La venue en soi-méme ou l'auto-
affection que chaque soi éprouve, quoiqu’elle soit fondée sur la
spontanéité originaire commune a tous, a sa propre singularité
qui empéche de le réduire a I'autre. Le « nous » du pathos-avec,
la subjectivité collective n’est donc jamais contradictoire a la
subjectivité singuliére. Le « je » singulier et le « nous » collectif
partage la méme racine qui est la Vie absolue.

Le mot employé en japonais pour désigner I'étre humain est en
lui-méme tout a fait explicite car il s’agit de ningen A\ [
littéralement I'aida des hommes (nin A homme symbolisé par
un personnage qui marche, et aida flij, le soleil H qui luit au
milieu de la porte P tel que le mot s’écrit en caractére et qui se
prononce dans ce cas gen).

6 Kitaré NISHIDA, « Je et Tu » in L’éveil a soi, traduction, introduction et nots de
Jacynthe Tremblay, Paris, CNRS Editions, 2003, p. 118

7 Bin KIMURA, « Pathologie du soi chez le schizophrene » in Revue philosophique de
la France et de I'étranger, n. 1 janvier-mars 2017, Philosopher au Japon 2, PUF, Paris,
2017p. 76

8 Ibid. p.76

16




Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

Basho —ibasho

Aru et iru

« Au moyen de ces deux verbes, la langue japonaise distingue deux manieres différentes d'étre dans l'espace,
deux sortes de comportements de I'étant dans I'espace. Ce qui est exprimé avec aru correspond a I'étant en tant
que res extensa, la chose dans son extension qui occupe — momentanément ou continuellement — une place
dans un espace concret ou abstrait. Pour qu'une chose soit selon le mode de arx, il faut un espace qui l'accepte
dans son extension en tant qu'elle est "res extensa". En opposition avec cela, I'étre selon le mode de 77# n'a pas
besoin de I'espace comme systeme de coordonnées car la condition de I'existence pour ce qui est de l'ordre de
irn n'est pas l'extension. On dit : "je suis (77#) ici, un chien est (77#) la et la lune est (77%) tournante autour du
soleil". Dans l'usage courant, "ici, 1a, autour" sont bien évidemment des définitions spatiales. Toutefois lorsque
nous les utilisons en relation avec 7%, ces termes expriment aussi un certain lieu, mais qui ne s'inscrit pas dans
un espace quantitativement mesurable car il n'est qu'en tant que lieu de séjour des étres qui y résident. » Kimura

Bin : 1basho : lieu d’étre, de séjonr
arn : mode d’étre de I'objectité qui exige un espace constitué, sous-jacent

Iru : mode d’étre du vivant, espace propre ; lieu de séjour ; espace habité ; espace inhérent a soi ; espace au

sens de territoire

L’analyse de la présence, elle, se focalise sur apparaitre de chaque tentative d’étre, réussie ou malheureuse,
qui articule la rencontre ou son impossibilité. Il ne s’agit pas de dissection, mais d’analyse du franchissement
plus ou moins réussi, de la faille entre le destin pulsionnel et 'avenement de la présence. La présence est un
scandale pour le destin mais un scandale libérateur. La présence est une ouverture dans le destin contrainte.
Ouverture a quoi ? Ouverture a soi-méme en train de s’advenir. Or, cette ouverture ne s’accomplit en propre
qu’en créant sa singularité, non pas dans I’espace et le temps préétablis, mais en ouvrant son espace et son temps
propres, —son monde propre. La structure spatio-temporelle est non seulement sous-jacente mais inhérente aux
structures de I'existence : I'existence a des formes variables selon la temporalité et la spatialité constitutives d’elle-
méme ; ce qui veut dire quexister C’est se temporaliser et se spatialiser. A chaque crise s’impose Pexigence du
destin choix de la présence, de sa temporalité et de sa spatialité, qui sont par conséquent a chaque fois originaires.
Je vous renvoie aux analyses maldinéennes des espaces et temporalités caractéristiques des modes d’étre par

exemple maniaque ou a I'inverse mélancolique pour vous en convaincre. |

17



Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

Jikoku B R (S11)

La visée générale et constante de Nishida est de réduire tout dualisme a une expérience unitaire et
originaire de la réalité immédiate. C’est notamment le cas pour lintuition et la réflexion. La conscience
connaissante est généralement définie a I'aide de ces deux fonctions: lintuition et la réflexion. En tant
qu’intuition elle est immergée dans le flux continu de la réalité et en tant que réflexion elle prend du recul par
rapport a ce flux afin de le connaitre. D’un c6té l'intuition indifférenciée mais concreéte car vécu et de autre la
pensée d’objet, claire, mais abstraite du réel. D’un coté la saisie de 'objet et de I'autre le recul du sujet. Pour
dépasser cette dualité intervient I’éveil a soi, le Jikakus BT permettant d’établir le lien entre Iintuition et la
réflexion. Intuition et réflexion sont englobés dans I’éveil a soi. Nishida ira jusqu’a considéré que dans I’éveil a

soi C’est la réalité qui devient consciente de soi a 'occasion du soi individuel.
Voila le passage ou il 'évoque le plus clairement :

« Quand le monde s’auto-éveille, notre soi s’auto-éveille. Quand notre soi s’auto-éveille, le monde s’auto-éveille.
Pour chacun d’entre nous le soi qui s’auto-éveille est le centre d’une perspective sur le monde. Notre

. ’ ’ ’ . . A Q
connaissance se crée par 'auto-réfléchir du monde en lui-méme. »

Kimura explique que I'auto- éveil ouI’éveil a soi ne désigne pas, ici, la prise de conscience de soi au sens ordinaire,
mais signifie que, quand la virtualité portant le soi et le monde s’actualise, le soi individuel en prend conscience

et la vit en tant que son actualité propre.

Eveil 2 soi dans la rencontre avec autre :

Le rapport de soi a l'autre requiert une véritable réciprocité : il ne s’agit plus dans la relation a 'autre d’une
conscience solipsiste a la recherche d’une plus grande originarité dans son rapport a la réalité, mais bien d’une
bi-polarité des consciences constitutive de la dialectique de I’éveil a soi du réel. Les deux sois en présence sont
des sois incarnées, agissants. La dimension incarnée de ce proces radicalise Iinsertion du soi dans son
environnement : elle I'y enracine. C’est par son corps, en premier lieu, que le soi habite son environnement et a
travers ce corps que environnement agit sur le soi. Par son sentir le corps est impression du soi et par son

ressentir il est expression du soi. Cette expressivité se déploie d’abord dans ’agir car le monde de I'agir précede

9 Kitard Nishida « jikaku ni tsuite (Sur 1 ‘éveil a soi) CEuvres compleétes, vol.9, Tokyo,
Iwanami shoten, 2004, p.528

18



Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

le monde des idées en ceci que P'agir précede et détermine le penser. C’est dans la rencontre entre Je et Tu au
plan incarné et agissant de leurs rapports dialectiques que se configure le surgissement de la pensée et de la
connaissance. L’activité corporelle réceptive exige 'ouverture accueillante en dega du corps lui-méme, c’est ce
que Maldiney a nommé transpassibilité et Pactivité corporelle résultante de cet accueil conditionne une ouverture
expressive inédite au dela du corps lui-méme, c’est ce que Maldiney a nommé transpossible. L’ouverture qui

régit 'ensemble du proces de la rencontre est un accomplissement corporel qui a pour fond ’Ouvert.

Nous avons jusqu’alors exposé en détail le proces originaire de Particulation de I'ipséité et de Paltérité et

C’est précisément I'apparition-méme de cette corrélation phénoménologique du monde et du moi — tous deux

co-naissants au sein, ou plutdt, comme aida originaire, qui est exprimée dans la terminologie de Kimura en tant

que jikakn BE. La traduction de ce terme en frangais pose aussi probléme.

Consécutivement a de nombreuses conversations avec Kimura, pour traduire jikaks B jai forgé le
terme d’ ‘auto-aperception’ ; mais pour traduire la méme expression chez Kitar6é Nishida, philosophe japonais
du début du XXié¢me siécle dont Kimura s’inspire, d’autres traducteurs ont choisi ‘éveil a soi’'’, ou ‘auto-éveil™,
ce qui me parait également pleinement justifié dans le contexte explicité par Kimura. Nous verrons pourquoi

ensuite.

10 De nombreux textes explicitent cette notion dans le recueil Philosophes japonais contemporains, (Sous la
direction de Jacynthe Tremblay) Les Presses de I’Université de Montréal, Coll. Sociétes et Cultures de 1’ Asie, mars
2010, notamment celui de Akinobu KURODA, « L’inspiration de la philosophie frangaise chez Nishida » dans

lequel 1’auteur rapproche 1’auto-éveil du sens intime proposé par Maine de Biran. p.98-108

11 Traduction donnée par Akinobu KURODA dans I’article mentionné.

19



Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

Jikaku : auto-aperception
Dans un premier temps, je voudrais expliciter le sens d’auto-aperception, le terme d’aperception

étant lui-méme difficile a saisir.

En ce qui concerne le choix d’auto, je 'emprunte au sens du caractére i B lorsqu’il est employé par exemple
dans le mot la nature jinen B9, ou encore plus nettement dans les deux termes mizuka B 5 et onozuka B

M 5 ou il signifie ‘auto’ en tant que ce qui se fait de soi-méme.

Le terme d’aperception a été employé initialement par Leibnitz.

20



Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

Maine de Biran écrivait en 1814 a ce propos dans son Journal (p.
20) : « La théorie de Leibnitz, qui distingue si bien cet état ou la
monade, simplement vivante, est réduite a des perceptions obscures,
d'ou elle s'éleve aux aperceptions claires et a la conscience, me
servirait d'introduction a I'exposition de ma doctrine, qu'il me sera
bien difficile de faire entendre. » En effet pour Maine de Biran le fait
primitif du psychisme ne peut étre ni un élément du découpage
mental (comme le veut Locke), ni un résidu de l'analyse logique
(comme le veut Condillac). Ce ne peut étre qu'une expérience, dans
laquelle un sens personnel est donné au mot exister. Cette expérience
doit envelopper |'aperception du sujet par lui-méme, le je suis, et en
méme temps, dans le méme acte, le mettre en relation avec ce qui
n'est pas lui, sans quoi le sujet restera inéluctablement enfermé en
lui-méme, comme il en est toujours menacé dans une expérience trop
étroitement cartésien (Mounier).

Le sens du terme est modifié par Kant, dans sa « Critique de la raison
pure ». L'aperception désigne pour lui I'unité de la conscience qui
précede le contenu de nos intuitions sensibles, sans laquelle la
représentation des objets serait impossible.

En fait Kant distingue deux types d'aperception :

I'aperception empirique : le "sens intérieur" qui fait connaitre le "soi
concret", affecté de sensations et de représentations (Kant rejoint ici
la théorie de David Hume du soi comme faisceau de perceptions) ;

I'aperception transcendantale (ou aperception pure) : la conscience
de soi qui accompagne la perception de tout objet, une "conscience
pure, originale et immuable qui est la condition nécessaire de
'expérience et la fondation ultime de 'unité de l'expérience” ; cette
aperception est nécessaire pour donner la "synthése a priori des
représentations”.

Ces deux types d’aperception kantiens ne correspondent pas a ce que
j'ai en vue lorsque j'emploie le terme. S’il s’agit bien du soi concret,
les sensations ne font pas qu'y participer elles modelent ce soi et lui
donnent sens. Et s’il s’agit bien d’'une forme de conscience de soi qui
accompagne la perception de tout objet au niveau transcendantal, au
niveau existentiel de la rencontre avec le monde, c’est de la formation
commune des deux dont il s’agit de I'apparition de cet ensemble
lorsque I'on parle d’auto-aperception, de jikaku BE. }

21



https://fr.wikipedia.org/wiki/Kant
https://fr.wikipedia.org/wiki/David_Hume

Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

Jikaku : éveil a soi

L’autre traduction de jikakn BB par éveil a soi procéde de 'association des différents sens du caractére
kakn B et de celui que le caractére ji B a dans le mot employé pour signifier le moi ou le soi jiko B2 en
. . R . . ey .. Eeyy . , 5 .
japonais. Le caractére qui se lit kakn B dans jikakn B est aussi employé dans I'expression mezamern B
B&HD  ou megasamern BINREE B, expression qui signifie se réveiller, littéralement avoir les yeux meH qui

’ = N = . 5 . . . .

souvrent samernR 8 % . Le caractére kaku B a également d’autres sens en japonais, outre celui de percevoir,
celui de faire 'expérience et également celui de se souvenir (oboern, 5. Z %). Le rassemblement des sens de

ces deux caracteres justifient pleinement la traduction de jikaknu BHE par ‘éveil a sot’ .

Pour sortir de ce débat entre termes de traduction, c’est-a-dire pour dépasser sa représentation et accéder
a la réalité que désigne ce terme de jikakn BB, il faut suivre enseignement proposé par Maldiney dans le
prolongement de Heidegger, a savoir se trouver soi-méme dans la situation (toujours au double sens du verbe
se trouver dans la Befindlichkeii), de Vaida originaire, 'habiter et découvrir son mode propre de donation appelé
JikaknBR  en japonais. Pour cela, explique Maldiney'?, le mot qui la nomme doit étre sorti du ternaire mot-
signification-langue « car la valeur significative des mots et la signification des choses s’y recomposent a partir
d’un systéme de langue comme systéme d’exprimables, de lekta”, qui sont par essence inhabitables »'*. De la
sorte, le mot, ici, jz}éa/éﬂﬁ &, retrouve sa force originaire qui est de retenir en soi une réalité, non plus sa
représentation. 1l ne s’agit dés lors plus d’un signe mais d’un foyer de signifiance — lieu natal de la langue. A ce
propos Maldiney écrit (C’est une assez longue citation): « Cette signifiance hors signe ouvre la dimension du
sens. La réalité apporte avec soi la signifiance en ce qu’elle s’ouvre dans I’éclaircie qui, co-originairement s’ouvre
en elle. La parole a affaire, non seulement originellement, mais originairement avec cette signifiance insignifiable
— de laquelle nous sommes. Elle est issue de cette ‘lucidité de puissance’, antérieure a toute ‘lucidité de savoir’

dont s’éclaire le pouvoir qu'a ’homme —et qui le fait homme— de se tenir ouvert pour Pouverture de la réalité.

12 dans un article sur la traduction paru dans le numéro 4 de la revue Cadmos.

13 Lekton est un terme grec ancien qui signifie « exprimable ». Inventé par le stoicien Cléanthe au Ille s. av. J-C,
ce mot est formé a partir du verbe legein qui signifie « dire, nommer clairement, signifier ». Dans la philosophie
stoicienne ancienne, le langage est constitué de trois éléments :iskile mot parlé (ce qu’on appelle aujourd’hui en
linguistique le « signifiant »)sk-la chose réelle (ce qu’on appelle aujourd’hui en linguistique le « référent »Yskrict le
lekton ou I’exprimable (ce qu’on appelle aujourd’hui en linguistique le « signifié »).sMais tandis que les deux
premiers sont corporels, le lekton, lui, est incorporel. Il désigne pour un stoicien 1’élément immatériel qui est

signifié¢ par un mot ou une phrase, c’est-a-dire le sens a I’état pur.

14 H. Maldiney, ‘Sur la traduction’, in Cadmos n. 4, automne 2003 p. 94-95

22



Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

Hors cette signifiance, I'ildée méme de sens n’a pas de sens. Sans elle le langage est un échange de mots de passe
dans la caverne de Platon. Cest en sortant des mots qu’un mot trouve 'ouverture. »"° En effet comme cela a
déja été dit, rarement on ne voit une situation a travers un mot, mais c’est a travers une situation qu’on découvre

le pouvoir de révélation d’un mot.

La situation exprimée ici avec le terme de jikakuEl R est le transpossible qu’accueille la transpassibilité,
a savoir ce que provoque I’événement que constitue toute rencontre que les Japonais appellent aida. S’y accomplit
la métamorphose de Iexistant et de ce 4 quoi il a ouverture. Lorsque 'on parle de jikaks B en japonais, on

entend donc 'apparaitre-méme dans ’Ouvert de « ’horizon du hors d’attente, d’ou tout arrive, et tel qu’a 'exister

nous nous arrivons nous-memes. >>l6

S’y révele mon transpossible comme une transcendance qui est non seulement un pouvoir étre mais

aussl et surtout un pouvoir étre autre.

Exercice ?

Dernier texte a lire ensemble et a expliciter ensemble ? :

~—

Haiku(s) de 5% BASHO (1644-1694) :

« Ce qu’est un pin apprend le du pin

Ce qu’est un bambou apprend le du bambou »

o la cloche
HETH X T se tait kane
HEDOFITD parfum de kiete
< fleur en hana no
A Ty écho ka wa
ah ! tsuku
quelle

15 Idem p.94isks}

16 H. Maldiney, De la transpassibilité, op. cit. p.425.

23



Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

soirée
FRZEIT devant un
Pal5) éclair
B AD I’homme
LoLE SIS
I comprend
pas
est bien
admirable

ylbe
kana

Inazuma
ni
satoranu
hito no
totosa

Yo

24




Rencontre et accompagnement : lumiéres de la pensée japonaise

koiteki-chokkan intuition dans I’action/ intuition
agissante (S12)

Il y a un dernier point que je veux mettre au jour a propos de I’éveil a soi. Je pense qu’au terme de notre
recherche il est accessible a notre compréhension et qu’il sera courant d’en faire ’'expérience par la suite, si ce

n’est pas déja le cas pour chacun. 11 s’agit de ce que 'on nomme en japonais kozteki-chokkan

THMES

La traduction en frangais n’est pas tres explicite : Uintuition agissante.

De quoi s’agit-il ? 1l faut pour I'entendre constater ce proces porteur d’une action qui ne repose pas sur une
saisie intellectuelle. Dire que ce mode d’agir repose sur I'intuition n’est pas tres parlant en soi non plus, sauf a
se souvenir qu’a I'instant de ’éveil a soi qui est au fond et au fondement du soi et de son monde, c’est a dire,
dans la terminologie heideggerienne, au fond du Dasein compris comme étre-la et étre-le-1a, se joue la double
articulation du transpassible et du transpossible. Je dis bien double car 'ouverture sur POuvert dans lequel se
présente le transpossible d’une rencontre, c’est-a-dire ce qui constitue notre transpassibilité en deca de notre
passibilité constituée, est aussi ouverture de notre propre transpossible qui situe notre action au-dela de notre
possibilité et méme de notre possibilisation, c’est-a-dire a I'impossible, selon Maldiney. Notre agir dans ces
instants n’est pas seulement idiosyncratique, c’est-a-dire reposant sur une prédisposition particuliere de
l'organisme qui fait qu'un individu réagit d'une maniere personnelle a I'influence des agents extérieurs, mais
simultanément constitutive de nous-mémes sans que nous ayons une connaissance des motivations de notre
action. LLa conscience n’est que le témoin de cette action qui s’accomplit d’elle-méme en nous et par nous et qui
nous constitue en tant que sujet agissant. La notion de ‘direction de sens’ (Bedeutungsrichtung) employée par
Binswanger permet de comprendre 'orientation du proces en accomplissement évoquée par ce terme d’intuition

agissante qui guide notre action lors de I’éveil a soi.

25



