
 

 

 
. 

 

RECONTRE ET 
ACCOMPAGNEMENT : 
LUMIERES DE LA 
PENSEE JAPONAISE 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
. 

Table des matières 

Présentation .................................................................................................................................................... 1 

Aida  Phénomène  Rencontre ................................................................................................................... 2 

Phénomène/Phénoménologie ................................................................................................................. 4 

La Stimmung ................................................................................................................................................... 7 

Kibun  気分 et  funiki  雰囲気 ............................................................................................................... 9 

Jiko 自己 : Mizukara 自ら  / Onozukara 自ずから ....................................................................... 10 

Aïda originaire ou arché-aïda ................................................................................................................ 13 

Basho –ibasho .............................................................................................................................................. 17 

Jikaku自覚 (S11) .................................................................................................................................... 18 

Jikaku : auto-aperception ........................................................................................................................ 20 

Jikaku : éveil à soi ....................................................................................................................................... 22 

koiteki-chokkan   intuition dans l’action/ intuition agissante (S12) ...................................... 25 

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
1 

 

Présentation 
 

 Les journées que nous allons passer ensemble vont sans doute à certains moments vous paraître trop 

orientées vers une forme d’intellectualisme, à d’autres à l’inverse commandées par une volonté d’anti-

intellectualisme, en fait elles constituent une forme d’exercice spirituel comme on en trouve par exemple dans 

l’enseignement de Dôgen mais aussi, à vrai dire, dans celui des deux penseurs qui nous serviront principalement 

d’appui, à savoir Bin Kimura et Henri Maldiney. Cet exercice spirituel va s’accomplir également, peut-être 

même d’abord, à travers des expériences corporelles, dans une volonté de surmonter toute attitude dualiste à 

l’égard de soi-même, et la notion d’aïda que nous allons développer tout de suite sera un premier pas dans ce 

sens pour entretenir un rapport à soi-même qui ne soit pas dualiste.  

 

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
2 

Aida  Phénomène  Rencontre 

 

Le mot aïda あいだ 、間. (S1) pose un double problème. D’abord en raison de son appartenance à la 

langue japonaise qui enclin à la traduction dans notre langue et, au sein même de son appartenance originelle à 

la langue japonaise, pour suivre Kimura dans la recherche de son sens originaire.  

La traduction habituelle d’aïda par « entre » oscille entre deux risques :  

- le sens qu’il couvre en japonais est amputé si l’on entend par « entre » uniquement l’intervalle entre deux pôles 

pré-constitués.  

- et si, à l’inverse, « entre » suggère simplement une relation entre ces pôles, on y introduit une division étrangère 

au sens original japonais du terme.  

Dans le langage courant, le mot aïda désigne à la fois la relation constituée entre plusieurs éléments et 

ce qui les constitue eux-mêmes dans leur distinction propre. 

Par exemple, la vallée est l’aïda des montagnes, c’est-à-dire l’ouverture sans laquelle il ne peut y avoir ni 

vallée, ni montagnes distinctes, mais seulement une étendue plate ou proéminente.  

André du Bouchet dirait sans doute, l’aïda c’est la déchirure et le jour de la déchirure.  

De même dans la dimension temporelle, le laps de temps qui s’écoule d’un maintenant à un autre se 

nomme avec le même caractère 間 s’écrivant sous la forme d’une porte au milieu de laquelle luit le soleil et qui 

peut être lu de différentes façons selon le contexte, aïda, mais aussi ma ou kan, par exemple.   

Toujours, pour l’espace comme pour le temps, ce caractère est l’emblème d’une relation, d’un rapport, 

d’une faille ou d’une durée, formés entre des lèvres qui elles-mêmes n’existeraient pas sans l’articuler.  

 

Ces succinctes explications vous donnent, je l’espère, une représentation de ce que désigne ce terme d’ 

aïda.  

Mais la représentation n’est pas la chose elle-même, la représentation n’est pas la présence. Alors 

comment faire l’expérience même que désigne ce terme d’aïda ? 

 Pour répondre à cette question, il faut partir de celui qui se la pose :  à savoir l’être-humain, c’est-à-dire 

cet étant singulier dont l’être n’est proprement humain qu’à le devenir dans sa tenue hors de sa simple étance, 

en ex-istant en tant que présence, toujours à l’avant de soi, dit Maldiney, mais au sein et à partir de l’aïda dit 

Kimura.  



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
3 

La question se reformule donc ainsi : dans l’immédiateté de chaque instant qu’est-ce que  l’aïda pour 

l’être humain, afin qu’il ex-iste dans cette précession de soi-même seule garante de son authenticité personnelle 

?  

Autrement dit, pour dépasser la représentation conceptuelle et accéder à la réalité que désigne le terme 

aïda, il faut se trouver soi-même, dans les deux sens de l’expression se trouver, au sein de cette réalité et l’habiter.  

 En effet, rarement on ne voit une situation à travers un mot, mais c’est à travers une situation qu’on 

découvre le pouvoir de révélation d’un mot. En fait lorsque nous disons aïda ou maladroitement en français 

‘entre’, nous appelons une réalité dont la signifiance nous interpelle antérieurement à toute représentation dans 

l’ouverture de notre présence même.  

 

Élucidé précédemment au niveau du savoir dans la langue japonaise comme ensemble constituant-

constitutif de toutes relations, l’aïda retrouve son sens originaire à chaque relation par la plongée à la fois : 

dans l’apeiron c’est-à-dire dans l’illimité, l’indéfini et l’indéterminé, qui est le principe et l'élément de tout 

ce qui existe et  

dans l’agora c’est-à-dire le lieu de rassemblement rendu possible uniquement par l’être humain. 

L’aïda elle-même n’est pas objectivable comme une étendue spatiale car  : : 

- c’est le principe même de l’acte de rencontre de l’individu avec le monde et les autres, ainsi que 

- le principe même de l’acte de la rencontre avec le fond de la vie. Nous y reviendrons. 

Antérieurement aux individualités qui la composent dans la relation humaine, l’aïda est le fond et la 

condition du fondement à partir desquels l’homme ex-iste en advenant à lui même, (ou n’y parvient que sous 

des formes altérées reconnues par la psychopathologie, par exemple comme psychose).  

Avec ce terme, la langue japonaise désigne et permet de penser un ensemble qui n’est pas directement 

traduit par le mot « entre » en français. Il est par conséquent utile d’employer le mot aïda. C’est même nécessaire 

pour se situer au cœur de ce que Kimura appelle l’aïda originaire où s’accomplissent simultanément la naissance 

du moi et celle de son monde : leur co-naissance. Cela retiendra notre attention par la suite. 

Exercice ? 

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
4 

Phénomène/Phénoménologie 

Tout notre travail en commun va se dérouler dans le champ phénoménologique. Il est par conséquent 

nécessaire de s’entendre sur ce que signifie « le champ phénoménologique ».  Nous allons tenter de le découvrir 

ensemble et tout d’abord à travers la question : 

Qu’est-ce qu’un phénomène, que désigne ce terme ? (Demander aux participants) 

Définition du Dictionnaire de la langue philosophique (PUF 1969) : 

Ce qui apparaît au sujet conscient et qui peut être considéré de diverses manières : 

1. Soit comme un fait extérieur et existant en soi. Les phénomènes ainsi conçus font l’objet des sciences 

de la nature, depuis l’astronomie jusqu’à la biologie. 

2. Soit comme un fait intérieur ou fait de conscience, n’existant que dans la conscience ; c’est ainsi que 

la psychologie classique considère les faits psychiques (pensées, sentiments, volitions, etc.) et que l’idéalisme 

absolu conçoit la nature de ce que le sens commun appelle le monde extérieur. 

3. Soit comme un fait conditionné à la fois par une réalité extérieure ou en soi et par une activité 

intérieure ou conscience ; c’est le phénomène dont s’occupe la phénoménologie inspirée de Husserl. 

Si l’on s’en tient à cette troisième définition du phénomène, quel sera le champ de notre investigation 

dite donc phénoménologique ? 

Le champ phénoménologique c’est celui du questionnement de la rencontre même dans laquelle 

l’apparaître se constitue par l’homme et constitue par là-même l’être spécifique de l’homme dans cette 

apparition. Peut-être voyez-vous déjà le lien avec la notion d’aïda ? 

Encore plus spécifiquement en ce qui concerne la phénoménologie de la vie, propre à Kimura, il faut 

ajouter qu’il trouve l’essence du phénomène dans l’immédiateté, (et c’est précisément ce qui constitue le trait 

commun entre les pensées de Michel Henry et de Bin Kimura). Et c’est en étudiant le concept de phénomène 

dans le cas de la psychose que Kimura a pu jeté une lumière sur la couche la plus profonde de l’immédiateté, 

celle qu’il appelle l’« immédiateté chaotique ». 

Maldiney lui-même était dans chaque instant de sa vie et dans chaque rencontre qui l’a constituée, l’expression 

d’une ouverture procédant de ce regard sans préjugé caractéristique d’un mode d’être phénoménologique. Le 

foyer en est l’être-homme, ou encore dit plus précisément, le mode d’être propre à l’homme.  

 

  



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
5 

La rencontre 

Le sens premier de rencontrer consiste à se trouver en présence 
par hasard. Le mot ‘rencontre’ évoque, selon le même 
dictionnaire Robert, la circonstance fortuite par laquelle on se 
trouve dans telle ou telle situation. Or lorsque dans la surprise, 
qui excède toute prise, du totalement imprévisible se produit, 
lorsque surgit ce que Henri Maldiney nomme le réel, cela 
constitue toujours au sens fort, non trivial, un événement. Il 
s’agit d’un au-delà des possibles qui se présente. Pour le 
qualifier Maldiney a forgé le terme de transpossible. Une 
rencontre c’est un événement qui est avènement du réel. 
L’accueillir suppose une capacité réceptive elle-même au-delà, 
à vrai dire en-deçà de la simple passibilité, capacité que 
Maldiney a nommée transpassibilité. La transpassibilité c’est 
donc la capacité de subir qui n’est limitée par aucun a priori : 
« comme l’événement lui-même, l’existence qui l’accueille est hors 
d’attente, infiniment improbable. Elle n’a rien à quoi s’attendre, 
rien à attendre de l’étant, elle est accueillante à l’événement »( 
Maldiney). C’est précisément le moment originaire de l’ex-
istence, de la tenue hors de tout étant préétabli, dans lequel la 
présence se trouve, se découvre, elle-même comme 
transpossible. Les deux moments du transpossible et du 
transpassible exigent tous deux ouverture et vide au cœur de la 
présence. Temporellement il en va de même, l’instant y est 
ouvert et vide, en suspens. C’est pourquoi l’existence peut être 
définie comme crise et création. Replacée dans la trame 
apparente du continuum de la conscience, la notion japonaise 
d’aïda, permet de penser après-coup cette union du plein et du 
vide constitutive de la présence toujours à l’avant d’elle-même 
dans une double ouverture réceptive à l’impossible : ouverture 
au transpossible de l’événement et ouverture au transpossible 
de son propre avènement. Le lieu d’accomplissement de ce 
procès est l’ouvert et son temps est l’instant. Pour penser ce 
procès en français, il faut employer la notion de tension 
rythmique telle qu’elle apparaît en peinture dans les blancs qui 
mettent en tension les couleurs et en musique dans les espaces 
temporels intercalaires des notes. Décrire cette tension spatio-
temporelle dans le champ de la présence a pour visée d’élargir 
la conscience à l’union du vide et du plein, de l’impersonnel et 
du personnel constitutive de soi et que nous nommons après-
coup moi. L’efficace transformateur de soi propre à la rencontre 
intersubjective tient à la capacité de transpassibilité de chacun. 
La tentative thérapeutique vise cette ouverture productrice en 
chacun de la co-naissance propre à la rencontre intersubjective. 
Son apparition première non-thématique est le fond de monde 
climatique en résonnance directe avec l’humeur propre que 
restitue au mieux le terme allemand de Stimmung ; c’est donc là 
que s’ouvre la communication constitutive de la rencontre.  
 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
6 

 

Dans la surprise, qui excède toute prise, du totalement 
imprévisible se produit, lorsque surgit ce que Henri Maldiney 
nomme le réel, cela constitue toujours au sens fort, non trivial, 
un événement. Il s’agit d’un au-delà des possibles qui se 
présente. Pour le qualifier Maldiney a forgé le terme de 
transpossible. Une rencontre c’est un événement qui est 
avènement du réel. L’accueillir suppose une capacité réceptive 
elle-même au-delà, à vrai dire en-deçà de la simple passibilité, 
capacité que Maldiney a nommée transpassibilité. La 
transpassibilité c’est donc la capacité de subir qui n’est limitée 
par aucun a priori : « comme l’événement lui-même, l’existence 
qui l’accueille est hors d’attente, infiniment improbable. Elle n’a 
rien à quoi s’attendre, rien à attendre de l’étant, elle est 
accueillante à l’événement »( Maldiney). C’est précisément le 
moment originaire de l’ex-istence, de la tenue hors de tout étant 
préétabli, dans lequel la présence se trouve, se découvre, elle-
même comme transpossible. Les deux moments du 
transpossible et du transpassible exigent tous deux ouverture et 
vide au cœur de la présence. Temporellement il en va de même, 
l’instant y est ouvert et vide, en suspens. C’est pourquoi 
l’existence peut être définie comme crise et création. Replacée 
dans la trame apparente du continuum de la conscience, la 
notion japonaise d’aïda, permet de penser après-coup cette 
union du plein et du vide constitutive de la présence toujours à 
l’avant d’elle-même dans une double ouverture réceptive à 
l’impossible : ouverture au transpossible de l’événement et 
ouverture au transpossible de son propre avènement. Le lieu 
d’accomplissement de ce procès est l’ouvert et son temps est 
l’instant. Pour penser ce procès en français, il faut employer la 
notion de tension rythmique telle qu’elle apparaît en peinture 
dans les blancs qui mettent en tension les couleurs et en 
musique dans les espaces temporels intercalaires des notes. 
Décrire cette tension spatio-temporelle dans le champ de la 
présence a pour visée d’élargir la conscience à l’union du vide et 
du plein, de l’impersonnel et du personnel constitutive de soi et 
que nous nommons après-coup moi. L’efficace transformateur 
de soi propre à la rencontre intersubjective tient à la capacité de 
transpassibilité de chacun. La tentative thérapeutique vise cette 
ouverture productrice en chacun de la co-naissance propre à la 
rencontre intersubjective. Son apparition première non-
thématique est le fond de monde climatique en résonnance 
directe avec l’humeur propre que restitue au mieux le terme 
allemand de Stimmung ; c’est donc là que s’ouvre la 
communication constitutive de la rencontre.  

 

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
7 

La Stimmung 

La corrélation entre l’ambiance du monde et l’humeur personnelle est parfaitement exprimée par la langue 

allemande avec le terme de Stimmung, (S2) (La Stimmung, je le fais remarquer au passage, qui tient une place 

centrale dans l’analytique existentiale  que conduit Sein und Zeit).  

Le substantif Stimmung vient du verbe stimmen qui à la forme active signifie accorder, par exemple accorder les 

cordes d’une guitare, un piano etc., et à la forme passive stimmen signifie être en accord, en harmonie. 

 

«Stimmung », dit H. Maldiney, « se traduit en français par atmosphère et par humeur - ce qui divise l'unité 

climatique de la Stimmung selon l'opposition fort suspecte d'un monde extérieur et d'un monde intérieur n'ayant 

entre eux que des rapports de causalité, et dénature le sens primordial de l'être au monde, dont les structures 

ressortissent à l'ordre de la présence et non pas à celui de l'objectivité »1. 

 

 Une des traductions possibles pour Stimmung est ‘tonalité affective’ à propos de laquelle Otto Friedrich 

Bollnow écrit : «  Le monde n'est pas encore devenu objet dans la tonalité affective comme il le devient par la 

suite dans les modalités ultérieures de la conscience, surtout dans la connaissance, mais les tonalités affectives 

vivent encore dans l'unité indivisée du moi et du monde, unité maintenant tous deux dans une teinte de tonalité 

affective commune.» 

C'est pourquoi  Heidegger peut dire que « la Stimmung ne vient ni du “ dehors “ ni du “dedans”, mais 

elle monte comme mode de l'être-au-monde de celui-ci même » (SUZ 136). A quoi il faut ajouter avec Maldiney 

que « la haute signification philosophique de la tonalité affective réside précisément dans le fait qu'elle plonge 

dans la couche où sujet et objet forment encore une unité originelle, donc par delà leur distinction qui va de 

soi pour la conscience théorique. Elle fait apparaître un soubassement que l'attitude théorique ne percevait pas 

(quoique non inactif) et qu'on ne pouvait jamais découvrir aussi longtemps qu'on partait d'une attitude 

purement théorique.»2 

On peut, on doit, ajouter que cette tonalité est aussi «disposition » est donc disposition affective. 

D'abord parce qu'elle n'est pas d'ordre intellectuel. « Les possibilités révélatrices de la connaissance, dit 

Heidegger, sont trop courtes par rapport à celle originelle de la Stimmung » (SUZ 134). Elle est affective encore 

en ceci qu'elle nous affecte, c'est-à-dire nous touche voire nous ébranle. Mais, en retour, on aurait tort de 

mésestimer la traduction par . « ton » ou « tonalité » puisqu'en même temps on peut dire que littéralement elle 

 

1 Id. 

2 Id. p.35 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
8 

nous « tonifie ». On retrouverait toutes ces nuances du côté des équivalents choisis par des penseurs proches 

de Heidegger. Ainsi Erwin Straus choisit-il de parler de « moment pathique » et Ludwig Binswanger de « 

moment thymique».  



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
9 

Kibun  気分 et  funiki  雰囲気 

Le vocabulaire japonais garde la trace de cette communauté originaire en employant des termes qui 

évoquent tous directement un mouvement spontané universel d’auto-manifestation. Ce mouvement spontané 

d’auto-manifestation universel, est nommé ki 気  en japonais. On le traduit en français par : énergie ou 

souffle.(S3) 

Par exemple, le vocabulaire japonais révèle une part commune dans les termes employés pour parler 

de l'ambiance atmosphérique aussi bien que de l’humeur propre, les deux mots faisant usage de ce même 

caractère ki 気. On dit ainsi funiki 雰囲気 (S4) pour l’ambiance, disons atmosphérique, et kibun 気分 (S5), 

pour l’humeur d'une personne par exemple . Ce dernier mot signifie littéralement ma part du ki (bun 分 coupé 

avec un sabre le ki 気), alors que funiki 雰囲気 évoque le ki qui relève de l'environnement.  

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
10 

Jiko 自己 : Mizukara 自ら  / Onozukara自ずから 

Je voudrais donner un autre exemple de la trace laissée dans la langue japonaise par l’entrelacement 

fondateur d’un sujet et de son monde, (trace qui se manifeste, comme Kimura le montre très bien dans ses 

études psychopathologiques, aussi bien dans les troubles qualifiés d’hébéphréniques que dans ceux endurés par 

les personnalités dites état-limite).  

Parmi les différents mots pour évoquer le Moi et le Soi, la langue japonaise privilégie le terme de jiko 

自己 (S6) dans la langue soutenue et écrite. On l’utilise comme thème de réflexion dans un texte écrit. Par 

exemple, dans les textes de Dôgen, ce sera le mot de jiko自己 qui sera utilisé, de même que dans ceux de 

Kimura.  

Ce mot jiko自己 peut prendre deux formes adverbiales : mizukara et onozukara 

La première forme, mizukara 自ら (S7) est employée pour dire soi-même, en personne ou moi-même, 

l’étymologie du mot le laisse entendre directement car littéralement le mot mizukara veut dire ce qui s’origine 

kara de mon corps, de ma propre chair mi). Ce mot est donc généralement employé pour qualifier un acte  dont 

la cause est une décision réfléchie et volontaire. Cependant ce mot s’écrit avec le caractère ji自 qui signifie 

aussi auto, de soi-même, et il faut voir dans ce terme de mizukara la spontanéité universelle dans son action au 

sein du versant sujet de l’entrelacement qui est fondateur du sujet et de son monde.  

Un autre terme reprend le même caractère pour évoquer la même spontanéité dans la genèse du versant 

monde. Il s’agit du terme onozukara 自ずから (S8) qui signifie « ce qui se fait de soi-même, naturellement, 

spontanément ». Onozukara qualifie l’acte spontané, accompli sans décision réfléchie et volontaire.  

Les deux expressions s’écrivent donc avec le même caractère ji 自  qui renvoie à la spontanéité 

universelle.  

Je peux ici ouvrir une parenthèse à propos de certaines tendances artistiques japonaises, par exemple 

dans certains styles de création en poterie, il est important d’obtenir, à travers un apprentissage très long de 

vingt voire trente ans, une attitude maîtrisée quasi spontanée et naturelle, dépourvue de réflexion, afin de laisser 

apparaître dans l’objet créé la beauté de l’interaction entre la matière brute, la terre, et la force du feu. Le maitre 

potier n’est donc pas l’agent qui fait apparaître la beauté de l’interaction des éléments de la nature. S’il reste 

encore des traces des artifices du potier, l’objet ne sera pas considéré comme un chef d’œuvre. Ce sont le potier, 

la terre et le feu, les trois facteurs de la création qui jouent ensemble de « manière naturelle » dans l’attitude 

onozukara 自ずから en passant donc chez le potier par son versant mizukara 自ら. 

On retrouve aussi, nous l’avons vu, ce caractère ji 自dans le mot utilisé en japonais pour dire     « moi  



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
11 

ou soi » jiko 自己 (S6). À vrai dire ce mot en lui-même signifie ce qui m’est propre en reprenant un ancien 

caractère utilisé pour désigner le nez, ce qui est à l’avant de moi et que l’on montre toujours aujourd’hui dans 

la gestuelle pour se désigner soi-même en pointant son index sur son nez. 

On retrouve également l’usage du même caractère ji 自、qui exprime l’auto-accomplissement, dans le 

mot jibun 自分 (S9). Ce terme est employé pour dire « moi » dans les expressions comme « je l’ai fait moi-

même ». Ce mot se compose des deux caractères ji 自 et bun 分 qui signifient littéralement ma part propre 

bun 分 du ji 自. La présence dans bun 分 du caractère katana 刀, le sabre, laisse entendre comme pour kibun 気

分 (S5), que cette part est effectivement tranchée par et dans la spontanéité.  

Sur le versant monde, tel qu’il est envisagé dans la vision dualiste habituelle à la représentation 

occidentale, on retrouve encore dans la langue japonaise l’affirmation de la spontanéité dans le terme que les 

Japonais ont utilisé pour traduire le concept européen de nature qui se dit en japonais shizen自然 (S10).  Or 

ce terme est la lecture moderne du mot identique qui se lisait jinen 自然 traditionnellement, et qui signifie à la 

fois « être en tant que ce qui est à l’origine et ce qui est ainsi de soi-même ». Lorsque les Japonais ont utilisé le 

mot shizen自然 pour traduire la représentation occidentale de la nature, ils ont gardé le sens de ce qui est ainsi 

à l’origine de soi-même, qu’ils résumaient avec le mot jinen 自然. 

On le voit (peut-être), le vocabulaire de la langue japonaise souligne le caractère dynamique du procès 

commun à la co-naisance du monde et de soi, de sorte que l’on peut parler aussi de co-incidence interne 

(incidence interne, au sens qui lui est donnée dans la linguistique psychomécanique guillaumienne3) des deux pôles 

qui par contre sont séparés dans les représentations dualistes.  

  

 

3 Catherine CHAUCHE Cf. Grammaire de la présence : l’apport de Gustave Guillaume à 
la réflexion d’Henri Maldiney.(Téléchargeable : 

www.henrimaldiney.org/sites/default/files/imce/chauche_cerisy_2014.pdf) 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
12 

 

Selon Kimura, on ne voit pas, en Orient, la nature à l’extérieur 
de soi, en opposition avec soi-même, mais on pense nature et soi 
comme successifs. D’un côté jinen (自然 , la nature), ce qui 
relève du procès dit onozukara おのずから(自ずから) (de soi-
même), et de l’autre jiko 自己(le soi, le moi), ce qui relève du 
procès dit mizukara みずから (自ら ) (par soi-même : de sa 
propre chair : mi 身) comportent le même caractère « ji 自 ». Il 
s’agit de deux manières d’apparaître « ji » (自, auto), c’est-à-dire 
d’une co-appartenance fondamentale. Par ailleurs, Kimura 
explique également le sens d’« ono おの » d’ono-zukara (自ずか
ら) et de « mi み » de mi-zukara (自ら). Selon lui, « ono » signifie 
« soi-même », pas au sens d’un soi singulier (Kimura, 2001, VI 
263), mais au sens de la nature originaire avant l’individuation 
de l’individu (Kimura, 2008, 141-142). Onozukara (自ずから), 
qui est le procès de jinen (自然, la nature) signifie la spontanéité 
originaire de la nature même, et Kimura le définit comme 
natura naturans (nature naturante) (Kimura, 2001, IV 349). Par 
contre, « mi » ( 身) de mizukara (自ら) signifie le corps charnel 
qui fait de l’individu un soi singulier distinct des autres (Kimura, 
2001, VI 224-225 / Kimura, 1988, 142). Kimura entend donc par 
mizukara, (自ら ) le procès constitutif du jiko 自己  (soi), le 
mouvement de la nature spontanée qui s’incarne comme 
individu pour s’auto-générer originairement comme soi-même 
(Kimura, 2001, VI 224-225 / Kimura, 1988, 142, Kimura, 2008, 
146, Kimura, 2012, 38-39). Selon cette explicitation, le soi est 
inséparable de la nature, de la spontanéité originaire et il a son 
origine dans celle-ci. Il n’est rien d’autre que cette spontanéité 
originaire qui se détermine, s’individualise dans le corps 
charnel (mi 身). Il précise encore que le soi en tant que mizukara 
(自ら) est l’actualisation ou la détermination de la spontanéité 
originaire dans l’individu incarné, il relève donc également du 
procès onozukara (自ずから), qui, en étant incarné dans le corps 
charnel des individus, apparaît pathiquement et affectivement. 

 

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
13 

Aïda originaire ou arché-aïda 

Pour Kimura l’aïda originaire est le site de la rencontre  avec ce qu’il appelle le fond de la vie. Il partage en 

cela pleinement la vue proposée par Victor von Weizsäcker, dont du reste, il connaît très bien la pensée pour 

en avoir été le traducteur en japonais. Pour tous deux, la subjectivité, ou le sujet, se constitue en tant que forme 

de la rencontre entre l’organisme et son milieu. Le lien de l’organisme et du milieu, selon Weizsäcker, n’est pas 

un cercle fonctionnel, mais un cercle formel : un Gestaltkreis précisément – dont la genèse constitue le 

comportement. C’est une forme toujours en formation (Gestaltung) car il y a continuellement un décalage relatif 

entre l’organisme et son milieu. Organisme et milieu sont en interaction simultanée pour rétablir sans cesse 

l’équilibre perpétuellement menacé. Cette relativité nie toute orientation univoque de la causalité. Weizsäcker 

écrit : « la forme est le lieu de rencontre – lui-même automouvant – d’un organisme et de son Umwelt »4 Le 

comportement n’assure pas « la constance d’une forme, mais celle d’un changement de forme, d’une 

transformation constitutive »5.  

La rencontre entre organisme et milieu est le moment premier, à chaque instant renouvelé par les 

modifications des composants de cet ensemble. Aïda originaire, site du rapport originaire entre l’organisme et 

son milieu, c’est précisément le terme allemand de Grundverhältnis qui l’exprime et qu’emploie Weizsäcker. 

Grundverhältnis, faut-il traduire par rapport au fond ou par rapport au fondement. À vrai dire la distinction est encore 

indécidée et c’est le passage du vivant à l’ex-istant qui pose le défi de ce passage du fond au fondement. 

Maldiney en découvrira une dimension nécessaire qui fait défaut à l’antilogique du souci heideggerienne, à 

savoir celle qu’il nomme la transpassibilité.  

exercices 

L’élucidation succincte de l’aïda originaire accomplie jusqu’à présent en tant que site apertural de la co-

naissance de l’homme et de son monde, c’est-à-dire en tant que là où se joue leur rapport fondamental, a permis 

l’approche d’un aspect de la transpassibilité nécessaire au franchissement des crises qui déstabilisent l’équilibre 

de ce rapport. 

Pour élargir la compréhension de la transpassibilité, il faut aborder — et en cela déborder l’anti-logique 

heidegerrienne du souci — la place que l’autre tient dans la constitution du soi-même. La pensée japonaise, 

reprise par Kimura, y encourage en donnant une place prépondérante à la relation entre humains considérée 

comme une forme indispensable à l’être de l’humain. En japonais, cette relation entre les humains est nommée 

aïdagara. Le terme de gara évoque la situation dans laquelle l’humain se trouve (dans les deux sens du verbe 

 

4 Victor von Weizsäcker, Le cycle de la structure, p.179  

5 Ibid. p.107 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
14 

comme pour la Befindlichkeit) mais spécifiquement dans l’aïda avec les autres humains. Dans le rapport « je 

– tu » à propos duquel Nishida a écrit tout un ouvrage il y a ce paragraphe : 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
15 

 

« Le je et le tu se font absolument autres. Il n’y a aucun universel 
qui subsume le je et le tu. Mais le  je est le je en reconnaissant le 
tu, tandis que le tu est le tu en reconnaissant le je. Au fond du je 
se trouve le tu, tandis qu’au fond du tu se trouve le  je. Le je se 
combine au tu par l’entremise de son propre fond, tandis que le 
tu se combine au je par l’entremise de son propre fond. Ils se 
combinent depuis l’intérieur parce qu’ils se font absolument 
autres. »6 

Cette citation est révélatrice déjà du caractère relativement 
énigmatique de l’écriture de Nishida, (et ce n’est pas plus clair 
en japonais). Mais si l’on suit la lecture qu’en fait Kimura son 
explicitation en donne une vue plus compréhensible, voire 
même éclairante, pour saisir ce dont il s’agit dans l’aïda 
originaire (appelée aussi arché-aïda  par Kimura). Voilà ce 
qu’écrit Kimura à propos du paragraphe que je viens de citer de 
Nishida. 

« Le soi disparaît dans l’autre en voyant au fond de soi 
l’absolument autre comme constituant le fond radical. 
Autrement dit, le je doit se perdre dans l’absolument autre, en 
même temps que le tu doit lui aussi de perdre dans cet autre. Le 
je entend l’appel du tu dans cet autre, tandis que le tu entends 
l’appel du je dans cet autre. »7 

Kimura explique encore : « À lire attentivement  ce passage de 
Nishida, nous comprenons que sa première phrase  ne signifie 
pas simplement que le je est un absolument autre pour le tu  et 
que le tu est un absolument autre pour le je. Moi, je me trouve au 
fond du tu et toi tu te trouves  au fond du je signifie que c’est ce 
fond ou le fond radical, qui est absolument autre pour toi et pour 
moi. De plus, selon Nishida, ce fond se communique à chacun et 
cela permet à chaque soi de se construire en tant que soi. Cet 
absolument autre fonctionne pour ainsi dire comme la virtualité 
ou la potentialité qui constitue le moi et le toi dans leur état 
actuel. Chez le schizophrène, cet absolument autre a 
certainement perdu son mode d’être potentiel en se manifestant 
à la lettre dans son état brut en tant que fond radical du moi ou 
fond radical du toi. »8 

Dans d’autres travaux, Kimura précise que le fondement de 
l’expérience d’autrui se trouve dans ce que je vis avec autrui à la 
première personne : je vis une autre auto-affection que la 
mienne. C’est dans cette expérience d’autrui à la première 
personne que moi et autrui vivons ensemble comme « nous » 
proprement dit. Dans la mesure où ce vivre-ensemble 
appartient au niveau du pathos dans lequel chacun éprouve la 
spontanéité originaire, nous pouvons l’appeler « pathos-avec » 
(Henry, 1990, 137). Il n’en résulte pas pour autant que ce 
pathos-avec dissout l’individualité de chacun et annule la 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
16 

différence de chaque soi. La venue en soi-même ou l’auto-
affection que chaque soi éprouve, quoiqu’elle soit fondée sur la 
spontanéité originaire commune à tous, a sa propre singularité 
qui empêche de le réduire à l’autre. Le « nous » du pathos-avec, 
la subjectivité collective n’est donc jamais contradictoire à la 
subjectivité singulière. Le « je » singulier et le « nous » collectif 
partage la même racine qui est la Vie absolue.  

Le mot employé en japonais pour désigner l’être humain est en 
lui-même tout à fait explicite car il s’agit de ningen 人間 
littéralement l’aïda des hommes (nin人 homme symbolisé par 
un personnage qui marche, et aïda 間 , le soleil 日  qui luit au 
milieu de la porte 門 tel que le mot s’écrit en caractère et qui se 
prononce dans ce cas gen).  

 

 

 

 

 

 

 

 

6 Kitarô NISHIDA, « Je et Tu » in L’éveil à soi, traduction, introduction et nots de 

Jacynthe Tremblay, Paris, CNRS Editions, 2003, p. 118 

7 Bin KIMURA, « Pathologie du soi chez le schizophrène » in Revue philosophique de la France et de l’étranger, n. 1 janvier-mars 2017, Philosopher au Japon 2, PUF, Paris, 

2017p. 76 

8 Ibid. p.76 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
17 

Basho –ibasho 

 

Aru et iru 

« Au moyen de ces deux verbes, la langue japonaise distingue deux manières différentes d'être dans l'espace, 

deux sortes de comportements de l'étant dans l'espace. Ce qui est exprimé avec aru correspond à l'étant en tant 

que res extensa, la chose dans son extension qui occupe — momentanément ou continuellement — une place 

dans un espace concret ou abstrait. Pour qu'une chose soit selon le mode de aru, il faut un espace qui l'accepte 

dans son extension en tant qu'elle est "res extensa". En opposition avec cela, l'être selon le mode de iru n'a pas 

besoin de l'espace comme système de coordonnées car la condition de l'existence pour ce qui est de l'ordre de 

iru n'est pas l'extension. On dit : "je suis (iru) ici, un chien est (iru) là et la lune est (iru) tournante autour du 

soleil". Dans l'usage courant, "ici, là, autour" sont bien évidemment des définitions spatiales. Toutefois lorsque 

nous les utilisons en relation avec iru, ces termes expriment aussi un certain lieu, mais qui ne s'inscrit pas dans 

un espace quantitativement mesurable car il n'est qu'en tant que lieu de séjour des êtres qui y résident. » Kimura 

Bin :  Ibasho : lieu d’être, de séjour 

aru : mode d’être de l’objectité qui exige un espace constitué, sous-jacent 

Iru :  mode d’être du vivant,  espace propre ; lieu de séjour ; espace habité ; espace inhérent à soi ; espace au 

sens de territoire 

 L’analyse de la présence, elle, se focalise sur l’apparaître de chaque tentative d’être, réussie ou malheureuse,  

qui articule la rencontre ou son impossibilité. Il ne s’agit pas de dissection, mais d’analyse du franchissement 

plus ou moins réussi, de la faille entre le destin pulsionnel et l’avènement de la présence. La présence est un 

scandale pour le destin mais un scandale libérateur. La présence est une ouverture dans le destin contrainte. 

Ouverture à quoi ? Ouverture à soi-même en train de s’advenir. Or, cette ouverture ne s’accomplit en propre 

qu’en créant sa singularité, non pas dans l’espace et le temps préétablis, mais en ouvrant son espace et son temps 

propres, –son monde propre. La structure spatio-temporelle est non seulement sous-jacente mais inhérente aux 

structures de l’existence : l’existence a des formes variables selon la temporalité et la spatialité constitutives d’elle-

même ; ce qui veut dire qu’exister c’est se temporaliser et se spatialiser. À chaque crise s’impose l’exigence du 

destin choix de la présence, de sa temporalité et de sa spatialité, qui sont par conséquent à chaque fois originaires. 

Je vous renvoie aux analyses maldinéennes des espaces et temporalités caractéristiques des modes d’être par 

exemple maniaque ou à l’inverse mélancolique pour vous en convaincre. } 

 

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
18 

Jikaku自覚 (S11) 

 

 La visée générale et constante de Nishida est de réduire tout dualisme à une expérience unitaire et 

originaire de la réalité immédiate. C’est notamment le cas pour l’intuition et la réflexion. La conscience 

connaissante est généralement définie à l’aide de ces deux fonctions : l’intuition et la réflexion. En tant 

qu’intuition elle est immergée  dans le flux continu de la réalité  et en tant que réflexion  elle prend du recul par 

rapport  à ce flux afin de le connaître. D’un côté l’intuition indifférenciée mais concrète car vécu  et de l’autre la 

pensée d’objet, claire, mais abstraite du réel. D’un côté la saisie de l’objet et de l’autre le recul du sujet. Pour 

dépasser cette dualité intervient l’éveil à soi, le Jikaku自覚 permettant d’établir le lien entre l’intuition et la 

réflexion. Intuition et réflexion sont englobés dans l’éveil à soi. Nishida ira jusqu’à considéré que dans l’éveil à 

soi c’est la réalité qui devient consciente de soi à l’occasion du soi individuel. 

Voilà le passage où il l’évoque le plus clairement : 

« Quand le monde s’auto-éveille, notre soi s’auto-éveille. Quand notre soi s’auto-éveille, le monde s’auto-éveille. 

Pour chacun d’entre nous le soi qui s’auto-éveille est le centre d’une perspective sur le monde. Notre 

connaissance se crée par l’auto-réfléchir du monde en lui-même. »9 

Kimura explique que l’auto- éveil ou l’éveil à soi ne désigne pas, ici, la prise de conscience de soi au sens ordinaire, 

mais signifie que, quand la virtualité portant le soi et le monde s’actualise, le soi individuel en prend conscience 

et la vit en tant que son actualité propre.  

 

Éveil à soi dans la rencontre avec l’autre : 

 

Le rapport de soi à l’autre requiert une véritable réciprocité : il ne s’agit plus dans la relation à l’autre d’une 

conscience solipsiste à la recherche d’une plus grande originarité dans son rapport à la réalité, mais bien d’une 

bi-polarité des consciences constitutive de la dialectique de l’éveil à soi du réel. Les deux sois en présence sont 

des sois incarnées, agissants. La dimension incarnée de ce procès radicalise l’insertion du soi dans son 

environnement : elle l’y enracine. C’est par son corps, en premier lieu, que le soi habite son environnement et à 

travers ce corps que l’environnement agit sur le soi. Par son sentir le corps est impression du soi et par son 

ressentir il est expression du soi. Cette expressivité se déploie d’abord dans l’agir car le monde de l’agir précède 

 

9 Kitarö Nishida « jikaku ni tsuite (Sur l ‘éveil à soi) Œuvres complètes, vol.9, Tokyo, 

Iwanami shoten, 2004, p.528 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
19 

le monde des idées en ceci que l’agir précède et détermine le penser. C’est dans la rencontre entre Je et Tu au 

plan incarné et agissant de leurs rapports dialectiques que se configure le surgissement de la pensée et de la 

connaissance. L’activité corporelle réceptive exige l’ouverture accueillante en deçà du corps lui-même, c’est ce 

que Maldiney a nommé transpassibilité et l’activité corporelle résultante de cet accueil conditionne une ouverture 

expressive inédite au delà du corps lui-même, c’est ce que Maldiney a nommé transpossible. L’ouverture qui 

régit l’ensemble du procès de la rencontre est un accomplissement corporel qui a pour fond l’Ouvert. 

 

Nous avons jusqu’alors exposé en détail le procès originaire de l’articulation de l’ipséïté et de l’altérité et 

c’est précisément l’apparition-même de cette corrélation phénoménologique du monde et du moi — tous deux 

co-naissants au sein, ou plutôt, comme aïda originaire, qui est exprimée dans la terminologie de Kimura en tant 

que jikaku 自覚. La traduction de ce terme en français pose aussi problème.  

Consécutivement à de nombreuses conversations avec Kimura, pour traduire jikaku 自覚 j’ai forgé le 

terme d’ ‘auto-aperception’ ; mais pour traduire la même expression chez Kitarô Nishida, philosophe japonais 

du début du XXième siècle dont Kimura s’inspire, d’autres traducteurs ont choisi ‘éveil à soi’10, ou ‘auto-éveil’11, 

ce qui me paraît également pleinement justifié dans le contexte explicité par Kimura. Nous verrons pourquoi 

ensuite. 

 

10 De nombreux textes explicitent cette notion dans le recueil Philosophes japonais contemporains, (Sous la 

direction de Jacynthe Tremblay) Les Presses de l’Université de Montréal, Coll. Sociétes et Cultures de l’Asie, mars 

2010, notamment celui de Akinobu KURODA, « L’inspiration de la philosophie française chez Nishida » dans 

lequel l’auteur rapproche l’auto-éveil du sens intime proposé par Maine de Biran. p.98-108  

11 Traduction donnée par Akinobu KURODA dans l’article mentionné.  



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
20 

Jikaku : auto-aperception 

 Dans un premier temps, je voudrais expliciter le sens d’auto-aperception, le terme d’aperception 
étant lui-même difficile à saisir.  

En ce qui concerne le choix d’auto, je l’emprunte au sens du caractère ji 自 lorsqu’il est employé par exemple 

dans le mot la nature jinen 自然, ou encore plus nettement dans les deux termes mizuka自ら et onozuka 自ず

から où il signifie ‘auto’ en tant que ce qui se fait de soi-même.  

Le terme d’aperception a été employé initialement par Leibnitz.  

  



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
21 

 

 Maine de Biran écrivait en 1814 à ce propos dans son Journal (p. 

20) : « La théorie de Leibnitz, qui distingue si bien cet état où la 

monade, simplement vivante, est réduite à des perceptions obscures, 

d'où elle s'élève aux aperceptions claires et à la conscience, me 

servirait d'introduction à l'exposition de ma doctrine, qu'il me sera 

bien difficile de faire entendre. » En effet pour Maine de Biran le fait 

primitif du psychisme ne peut être ni un élément du découpage 

mental (comme le veut Locke), ni un résidu de l'analyse logique 

(comme le veut Condillac). Ce ne peut être qu'une expérience, dans 

laquelle un sens personnel est donné au mot exister. Cette expérience 

doit envelopper l'aperception du sujet par lui-même, le je suis, et en 

même temps, dans le même acte, le mettre en relation avec ce qui 

n'est pas lui, sans quoi le sujet restera inéluctablement enfermé en 

lui-même, comme il en est toujours menacé dans une expérience trop 

étroitement cartésien (Mounier).  

Le sens du terme est modifié par Kant, dans sa « Critique de la raison 

pure ». L'aperception désigne pour lui l'unité de la conscience qui 

précède le contenu de nos intuitions sensibles, sans laquelle la 

représentation des objets serait impossible. 

En fait Kant distingue deux types d'aperception : 

l'aperception empirique : le "sens intérieur" qui fait connaître le "soi 

concret", affecté de sensations et de représentations (Kant rejoint ici 

la théorie de David Hume du soi comme faisceau de perceptions) ; 

l'aperception transcendantale (ou aperception pure) : la conscience 

de soi qui accompagne la perception de tout objet, une "conscience 

pure, originale et immuable qui est la condition nécessaire de 

l'expérience et la fondation ultime de l'unité de l'expérience" ; cette 

aperception est nécessaire pour donner la "synthèse a priori des 

représentations". Ces deux types d’aperception kantiens ne correspondent pas à ce que j’ai en vue lorsque j’emploie le terme. S’il s’agit bien du soi concret, les sensations ne font pas qu’y participer elles modèlent ce soi et lui donnent sens. Et s’il s’agit bien d’une forme de conscience de soi qui 

accompagne la perception de tout objet au niveau transcendantal, au niveau existentiel de la rencontre avec le monde, c’est de la formation commune des deux dont il s’agit de l’apparition de cet ensemble lorsque l’on parle d’auto-aperception, de jikaku 自覚. } 

 

 

 

https://fr.wikipedia.org/wiki/Kant
https://fr.wikipedia.org/wiki/David_Hume


Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
22 

Jikaku : éveil à soi 

L’autre traduction de jikaku 自覚 par éveil à soi procède de l’association  des différents sens du caractère 

kaku 覚 et de celui que le caractère ji 自 a dans le mot employé pour signifier le  moi ou le soi jiko 自己 en 

japonais. Le caractère qui se lit kaku 覚 dans jikaku 自覚 est aussi employé dans l’expression mezameru 目

覚める ou megasameru 目が覚める, expression qui signifie se réveiller, littéralement avoir les yeux me目 qui 

s’ouvrent sameru覚める. Le caractère kaku 覚 a également d’autres sens en japonais, outre celui de percevoir, 

celui de faire l’expérience et également celui de se souvenir (oboeru, 覚える). Le rassemblement des sens de 

ces deux caractères justifient pleinement la traduction de jikaku 自覚 par ‘éveil à soi’ .  

Pour sortir de ce débat entre termes de traduction, c’est-à-dire pour dépasser sa représentation et accéder 

à la réalité que désigne ce terme de jikaku自覚, il faut suivre l’enseignement proposé par Maldiney dans le 

prolongement de Heidegger, à savoir se trouver soi-même dans la situation (toujours au double sens du verbe 

se trouver dans la Befindlichkeit), de l’aïda originaire, l’habiter et découvrir son mode propre de donation appelé 

jikaku自覚 en japonais. Pour cela, explique Maldiney12, le mot qui la nomme doit être sorti du ternaire mot-

signification-langue « car la valeur significative des mots et la signification des choses s’y recomposent à partir 

d’un système de langue comme système d’exprimables, de lekta13, qui sont par essence inhabitables »14. De la 

sorte, le mot, ici, jikaku自覚, retrouve sa force originaire qui est de retenir en soi une réalité, non plus sa 

représentation. Il ne s’agit dès lors plus d’un signe mais d’un foyer de signifiance – lieu natal de la langue. À ce 

propos Maldiney écrit (c’est une assez longue citation): « Cette signifiance hors signe ouvre la dimension du 

sens. La réalité apporte avec soi la signifiance en ce qu’elle s’ouvre dans l’éclaircie qui, co-originairement s’ouvre 

en elle. La parole a affaire, non seulement originellement, mais originairement avec cette signifiance insignifiable 

– de laquelle nous sommes. Elle est issue de cette ‘lucidité de puissance’, antérieure à toute ‘lucidité de savoir’ 

dont s’éclaire le pouvoir qu’a l’homme –et qui le fait homme– de se tenir ouvert pour l’ouverture de la réalité. 

 

12 dans un article sur la traduction paru dans le numéro 4 de la revue Cadmos. 

13 Lekton est un terme grec ancien qui signifie « exprimable ». Inventé par le stoïcien Cléanthe au IIIe s. av. J-C, 

ce mot est formé à partir du verbe legein qui signifie « dire, nommer clairement, signifier ». Dans la philosophie 

stoïcienne ancienne, le langage est constitué de trois éléments : le mot parlé (ce qu’on appelle aujourd’hui en 

linguistique le « signifiant ») -la chose réelle (ce qu’on appelle aujourd’hui en linguistique le « référent ») et le 

lekton ou l’exprimable (ce qu’on appelle aujourd’hui en linguistique le « signifié »). Mais tandis que les deux 

premiers sont corporels, le lekton, lui, est incorporel. Il désigne pour un stoïcien l’élément immatériel qui est 

signifié par un mot ou une phrase, c’est-à-dire le sens à l’état pur. 

14 H. Maldiney, ‘Sur la traduction’, in Cadmos n. 4, automne 2003 p. 94-95  

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
23 

Hors cette signifiance, l’idée même de sens n’a pas de sens. Sans elle le langage est un échange de mots de passe 

dans la caverne de Platon. C’est en sortant des mots qu’un mot trouve l’ouverture. »15 En effet comme cela a 

déjà été dit, rarement on ne voit une situation à travers un mot, mais c’est à travers une situation qu’on découvre 

le pouvoir de révélation d’un mot.  

La situation exprimée ici avec le terme de jikaku自覚 est le transpossible qu’accueille la transpassibilité, 

à savoir ce que provoque l’événement que constitue toute rencontre que les Japonais appellent aïda. S’y accomplit 

la métamorphose de l’existant et de ce à quoi il a ouverture. Lorsque l’on parle de jikaku 自覚 en japonais, on 

entend donc l’apparaître-même dans l’Ouvert de « l’horizon du hors d’attente, d’où tout arrive, et tel qu’à l’exister 

nous nous arrivons nous-mêmes. »16  

 S’y révèle mon transpossible comme une transcendance qui est non seulement un pouvoir être mais 

aussi et surtout un pouvoir être autre. 

 

Exercice ? 

Dernier texte à lire ensemble et à expliciter ensemble ? : { 

 

Haiku(s) de芭蕉 BASHÔ (1644-1694) : 

 

« Ce qu’est un pin apprend le du pin 

Ce qu’est un bambou apprend le du bambou » 

鐘消えて 

花の香はつ

く 

夕かな 

la cloche 

se tait 

parfum de 

fleur en 

écho 

ah ! 

quelle 

kane 

kiete 

hana no 

ka wa 

tsuku 

 

15 Idem p.94  

16 H. Maldiney, De la transpassibilité, op. cit. p.425. 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
24 

稲妻に 

さとら

ぬ人の 

とうとと

さよ 

 

soirée 

devant un 

éclair 

l’homme 
qui ne 

comprend 

pas 

est bien 

admirable 

! 

yûbe 

kana 

inazuma 

ni 

satoranu 

hito no 

tôtosa 

yo    

 

 

 
 

 



Rencontre et accompagnement : lumières de la pensée japonaise 

 

 
25 

koiteki-chokkan   intuition dans l’action/ intuition 
agissante (S12) 

 Il y a un dernier point que je veux mettre au jour à propos de l’éveil à soi. Je pense qu’au terme de notre 

recherche il est accessible à notre compréhension et qu’il sera courant d’en faire l’expérience par la suite, si ce 

n’est pas déjà le cas pour chacun. Il s’agit de ce que l’on nomme en japonais koiteki-chokkan   :     
行為的直観

 

La traduction en français n’est pas très explicite : l’intuition agissante.  

De quoi s’agit-il ? Il faut pour l’entendre constater ce procès porteur d’une action qui ne repose pas sur une 

saisie intellectuelle. Dire que ce mode d’agir repose sur l’intuition n’est pas très parlant en soi non plus, sauf à 

se souvenir qu’à l’instant de l’éveil à soi qui est au fond et au fondement du soi et de son monde, c’est à dire, 

dans la terminologie heideggerienne, au fond du Dasein compris comme être-là et être-le-là, se joue la double 

articulation du transpassible et du transpossible. Je dis bien double car l’ouverture sur l’Ouvert dans lequel se 

présente le transpossible d’une rencontre, c’est-à-dire ce qui constitue notre transpassibilité en deçà de notre 

passibilité constituée, est aussi ouverture de notre propre transpossible qui situe notre action au-delà de notre 

possibilité et même de notre possibilisation, c’est-à-dire à l’impossible, selon Maldiney. Notre agir dans ces 

instants n’est pas seulement idiosyncratique, c’est-à-dire reposant sur une prédisposition particulière de 

l'organisme qui fait qu'un individu réagit d'une manière personnelle à l'influence des agents extérieurs, mais 

simultanément constitutive de nous-mêmes sans que nous ayons une connaissance des motivations de notre 

action. La conscience n’est que le témoin de cette action qui s’accomplit d’elle-même en nous et par nous et qui 

nous constitue en tant que sujet agissant. La notion de ‘direction de sens’ (Bedeutungsrichtung) employée par 

Binswanger permet de comprendre l’orientation du procès en accomplissement évoquée par ce terme d’intuition 

agissante qui guide notre action lors de l’éveil à soi.  

 

 

 


