Qu'est-ce qu'apprendre

Dans cette vidéo magnifique ((321) Zen - Le Souffle Nu, entretien avec Vincent Shigeto
Oshida (1985). Réalisateur : Patrice Chagnard. - YouTube) qu'il faut accepter de
regarder en entier, j'ai été interpellé par deux temps forts qui concernent directement
la pratique du Bouddhisme dans son essence.

Ils vont nous permettre de nous questionner sur l’enseignement et son autre versant,
qu’est ce qu’apprendre.

D’abord quelques petits rappels pour nos lecteurs non bouddhistes.

La finalité du Bouddhisme est de donner a tous le moyen d'atteindre [’éveil ; c’est-a-
dire la capacité de voir le monde tel qu’il est.

A la place du mot éveil, j'utiliserai dans la suite tantét "conversion du regard" tant6t
"discernement" afin de débarrasser la question du "folklore" bouddhiste et la replacer
dans la perspective universelle de notre rapport au monde.

Cela pose deux questions:
« Lechemin vers éveil ("le discernement")

« Le déclencheur de l'éveil ("de la conversation du regard")

La conversion du regard:

Quand on demande a Vincent Shigeto Osshida, ce moine bénédictin japonais qui
pratique le zen. Qu'est-ce qui a provoqué votre "conversion du regard": votre
ordination? Non ; La méditation, non?

"C'est l'accident qui m'est arrivé . Je suis resté plusieurs semaines aux portes de la
mort et ce fut comme un rite de passage."

Cela rejoint la pensée de Maldiney, cette phénomeénologie a l'impossible.

"L'existence est rare. Nous sommes constamment, mais nous n'existons que
quelquefois, lorsqu'un véritable événement nous transforme." (H.Maldiney)

C'est donc l'irruption d'un événement contingent, a priori impossible a prévoir, qui
impose un réaménagement de son monde. C'est aussi ce que l'on constate souvent

1


https://www.youtube.com/watch?v=b2GjK7e5PMI
https://www.youtube.com/watch?v=b2GjK7e5PMI

dans les histoires zen ou iil est fréquent qu'un signe interférant provoque l'éveil a des
moments inattendus.

Encore faut-il, sans doute, étre dans un certain état de disponibilité qui lui peut
s’acqueérir.
L'enseighement fondamental du Bouddhisme

Lorsque le cinéaste demande a l'abbé du monastére quel est l'enseignement
fondamental du Bouddhisme, celui-ci répond en deux phrases sibyllines

« "c'est de renoncer a tout enseignement ".

« "Le Bouddha, c'est l'enseignement qui n'enseigne rien!"

Pour comprendre, il nous faut revenir a ce qu’est le Bouddha. Il n'est ni un titre ni un
homme ni un gourou, mais une fonction.

« Le Bouddha ne dit pas la réalité, mais fait explorer la réalité

« Il provoque une expérience (discours performatif) : Ce n'est n'est pas un sage
qui délivrerait un message qu'il s'agirait de de recevoir passivement.

« C'estun pédagogue et les messages sont toujours "adressés", contextualisés en
fonction des interlocuteurs, de leurs cultures, de leurs langues.

«  Et pour cela, il utilise des moyens adaptés, y compris du monde phénoménal!
C'est pourquoi il est si important de se situer par rapport aux enseignements

"Ne vous fiez pas a la tradition, méme si elle est passée de génération en
génération. Ne vous fiez pas a la rumeur, ou au fait qu'une chose a été dite
souvent. Ne vous fiez pas simplement a l'autorité des enseignants, des
anciens, ou des sages. Mais aprés observation et analyse, quand vous
trouvez que quelque chose s'accorde avec la raison et est propice au bien
et au bénéfice de tous, alors acceptez-le et vivez-le." (Bouddha)

Est-ce adire qu'iln'y a rien a apprendre de quelqu'un? Bien s{r que non!
Alors que veut dire ce maitre zen?
Quelle est la bonne attitude en face de quelqu’un qui prétend vous enseigner?

Nous venons dans cette synthese d’étape de faire u constat : les enseignements ne
peuvent pas étre des messages qui auraient une vérité autoportée par le simple fait

2



qu'ils sont prononcés par quelqu'un considéré comme Maitre ou comme porteur d’une
légitimité quelconque.

Alors « Qu'est-ce qu'apprendre »
"Qui a pensé le plus profond aime le plus vivant" (Hoélderlin)

"Ah ! que je suis heureux de vous rencontrer, car, savez-vous, je connais bien
Heidegger et je suis aussi maitre en PNL et certifié en process com, je connais par
coeeur les drivers, et puis j’ai lu Suzuki, Sartre et Hegel, et x et y, j'ai compris les 4
nobles vérités du Bouddha et que tout est impermanent, et que tout est dans tout
et réciproquement, que le monde n'est qu'illusion, et le karma.... j'ai compris..... et
bla, bla, bla... bla, bla, bla..."

Le Maitre zen imperturbable continue a servir le thé tant et si bien que la tasse en
vient a déborder...tout a coup le professeur s’écrit, Sensei, Sensei, regardez, la
tasse déborde sur la nappe. Alors le vieux Sensei tout sourire lui répond :

« Vous voyez bien qu’il est impossible de remplir une tasse déja pleine !"

Alors ce que dans un kusen (enseignement pendant la méditation) on entend cette
histoire, il est rare, qu’on la questionne plus avant. On se dit, "ben voila c'est la
connaissance discursive, les concepts, les théories, les idéologies (celles des autres,
pas les miennes) qui font obstacle ", sans méme penser a mettre la métaphore dans
son propre vide.... Car il s'agit aussi, ici, d'un enseignement a questionner!

D’une énonciation a prendre au jeu de son propre abime !
In fine elle est "remplie " de quoi cette tasse déja pleine?

Pas seulement de concepts, mais d'un fond diffus de représentations, sensations,
sentiments ...sur lequel nos actions, nos comportements, nos relations prennent sens
en masquant tout un univers que nous préférons rejeter plutot que de 'examiner !

Ce fond dont ['une des dimensions est "atmosphérique, le Ki pour les Japonais, la
stimmung pour Heidegger, qui est cette sensation qui est notre rapport le plus
immeédiat (sans médiation) au monde et que le kanji "Nin Gen"- nous donne a voir ans
toute sa dimension analogique.

En préambule il est temps maintenant comment la culture japonaise comprend ['étre
humain



Qu'est-ce qu'un étre humain pour un Japonais

Drole de question! mais les Kaniji, les caractéeres chinois offrent une appréhension
analogique globale qui offre des résonances multiples et inattendues.

Etre humain en japonais se dit Nin-Gen (prononcer nine guene).

Le kanji Nin Gen qui signifie homme met en évidence une conception de "l'étre homme"
radicalement différente de celle traditionnellement admise en occident celle d’un sujet
face a un monde qu'il se représente .

Cette conception éclaire et permet de dépasser le déni radical de la plupart des
conceptions occidentales du rapport entre les hommes, celui du fond (milieu) sur
lequel il prend sens, sous la forme d'un champ vectoriel orientant toute appréhension
et compréhension du monde.

Examinons un instant ce "Kanji" en détail d’abord puis dans linteraction des caractéres
entre eux car |'écriture analogique chinoise permet de questionner puissamment cette
nature humaine.

La personne humaine AIDA - U'entre

Il se compose de deux caractéres.



Une écriture qui fait signe :

A (hito)

Le premier caractere " \" signifie "personne" ou "humain". il peut étre interprété
comme une représentation simplifiée d'un individu avec les deux jambes écartées,
donnant l'impression d'une personne debout ou marchant.

Cette simplicité dans la représentation souligne l'universalité de la notion d'humain,
sans distinction de statut, de race ou de genre. " A" Symbolise l'individu comme unité
social au fondement de toute société.

] (aida)

Le second caractere "[#]" signifie "intervalle", "espace" ou "relation". Ce kanji est
composé de "f3" (porte, portail) et " H" (soleil, jour). L'image du soleil qui brille a
travers une porte ou une ouverture peut évoquer l'idée d'une visée qui donne sens lors
d'un alignement avec une bréche évoquant ainsi l'éveil a soi.

Un étre humain n’est jamais une monade, mais s’exprime sur un fond, 'Aida, « 'Entre
», « la déchirure et les bords de la déchirure » (F.Ponge), qui le détermine comme il le
détermine en retour dans ce double mouvement qu’Augustin Berque nomme
trajection.

C’est la visée du soleil a travers la porte qui éclaire le paysage signifiant. Autrement dit,
l’étre humain prend son sens de son émergence dans un monde (le milieu) qu’il
constitue par sa propre visée (le projet, la direction) et le constitue en retour. La
structure méme de l'écriture chinoise réunit, donc, les trois dimensions du sens,
direction, sensation, signification, dans une unité primordiale qu’on ne saurait briser
sans atomiser ce qui fonde ’lhumanité de ’homme.

And so what?

Ainsi, l'individu est toujours saisi dans un ensemble ; un tissu relationnel qui le définit
(et qu’il définit !) a la fois par un réseau de signification accompagné d’une tonalité
atmosphérique (pathique).

Au printemps, on peut voir les Japonais déambuler méditativement dans les parcs
attentifs a la beauté et aux parfums des cerisiers en fleurs. Il ne s'agit pas, en tout cas



pas seulement, d'une promenade de santé, mais d'une maniére historique et culturelle
de faire monde une maniére spécifique, d'étre auprés des choses de la nature.

L'ouverture a notre premiére et immédiate modalité d'étre en relation est le sentir. Ce
sentir/ressentir (passif/actif) dont nous sommes le plus souvent coupés.

Le courant principal de la philosophie occidentale, la métaphysique, a hypostasié la
coupure sujet/objet au point d'en faire un universel au moins jusqu'a ’événement de la
phénoménologie Heideggérienne avec l'émergence de la question du monde, du sentir,
de 'atmosphere, de la stimmung.

La chine et le japon entretiennent une relation pathique "culturelle" a l'environnement

qui du coup se fait plus immédiatement "milieu”, "paysage".

Dit a la maniéere d’Heidegger et de Maldiney, la relation aux choses (il faudrait bien
distinguer les choses des objets!), aux étant pris dans leur ensemble, se fait sur le
mode immédiat du sentir.

En résumé, tout ce qui se passe entre les hommes, émerge sur un fond, un écart
ouvrant, l'Aida, qui ouvre en méme temps le fond et la relation, et, que cette
dynamique constitue un « milieu »

La connotation pathique d'une situation renseigne d'emblée, im-mediatement, sur la
nature du réseau de relation, des réseaux de sens, qui la constituent.

Cette question du milieu, c'est-a-dire d'un environnement toujours en relation
dialectique avec I'homme, un environnement en méme temps humanisé et
humanisant, est fondamentale pour la compréhension des phénomenes humains.

La dynamique de l'Aida

Comment ca fonctionne tout ¢a dans la réalité phénoménale du processus
d'individuation et de socialisation

Nous devons le déploiement de cette notion trés riche qui s'appuie sur la logique des
lieux du philosophe japonais Nishida, au professeur Kimura Bin

Le Professeur Kimura Bin, psychiatre japonais né en 1931, s'est intéressé aux travaux
de Minkowski, Binswanger, Heidegger, Husserl et Nishida. Formé en Allemagne, il a
écrit plusieurs ouvrages sur la schizophrénie. Son livre "L'Entre : une approche
phénoménologique de la schizophrénie", publié en 1988, expose principalement sa
pensée philosophique élaborée au fil des années.

Le livre "L'Entre" s'ouvre sur une hypothése : "Il y a quelque chose sur la terre que nous
nommons "fond de la vie"". Kimura Bin s'appuie sur la pensée du biologiste Viktor von

6



Weizsacker et son concept du "cercle de la forme". Il définit le sujet comme point de
rencontre de l'organisme et du milieu, et comme rapport du vivant a ce fond de la vie.

En étudiant l'acte musical, Kimura Bin dévoile l'articulation entre le sujet en tant que
rapport au fond de la vie et le sujet comme principe de rencontre avec le monde.

C'est dans cette double tension intra et intersubjective qu'il est possible de saisir notre
rapport au monde comme fond a partir duquel chacun élabore un sens (direction,
signification, sensation)

Ce fond, comme nous venons de le voir, il a une polarité interne, une polarité externe:

« Un écartinterne, l'aida intrasubjectif: la tension existentielle qui fait que,
méme si je suis le plus souvent étranger a moi-méme, mon essence est en
avant de moi : d’exister

« Une tension externe, l'Aida intersubjectif : avec autrui qui toujours me décale:

L'articulation de ces deux écarts produit le processus d'individuation/socialisation
qui induit un effet de méconnaissance de notre essence, la spontanéité originaire.

Apprendre c'est, donc, affronter cette méconnaissance

Alors, qu'est-ce qu'apprendre?

« Qu’est-ce qu’apprendre ? C’est faire que ce que nous faisons et ne faisons pas
soit 'écho de la révélation a chaque fois de Uessentiel » (Martin Heidegger, «
Qu’appelle-t-on "penser" ? », PUF, p26)

Donc, pour apprendre, il faut d’abord s’approcher de 'essentiel.: Nishida appelle cela
['éveil a soi (jikaku)

Et pour s’approcher de I’essentiel, il faut prendre la mesure de ce que l'on a déja appris
et qui nous bouche la vue : pas d’autres moyens que de se désencombrer....

« Confucius resta cloftré chez lui trois mois durant. Puis il retourna prés de Lao
Tseu : « cay est, j'ai trouvé, dit-il au Maitre. Cela faisait longtemps que je
résistais a la transformation ! Et, dire que je voulais transformer les autres ! —
Cette fois, tu y es dit Lao Tseu »

Tchouang Tseu

Pour apprendre, il faut dé-truire (au sens initial de démonter, déstructurer) ce que l'on
sait : questionner ses fondements, ses valeurs, ses stéréotypes, ses « connaissances »
pour étre au plus pres de 'essentiel, de ce qui est important pour soi, que dis-je, de

7



fondamental dans le sens de ce qui fonde, a ce moment-la...et qui devra étre remis en
question demain .

Encore une fois, il s'agit de faire épreuve de ce que "j'existe" de mon
rapport a l'ouvert.

Apprendre, ca ne s'apprend pas

« Ce que j'appelle apprendre, c’est apprendre ce qui ne s’apprend pas. Ce que
j’appelle agir, c’est accomplir ce qu’on ne peut accomplir (volontairement), ce
que j'appelle discerner, c’est discerner ce que 'on ne peut discerner
(intentionnellement)... » Tchouang tseu

"seul vaut la peine la transmission de l'intransmissible" lui répond Blanchot
Ca ne s'apprend pas, mais ca se travaille!

Autrement dit, il n'y a pas de "savoir étre" qui est sans doute l'une des bétises
marketing les plus destructrices du monde de la gestion.

Comment ca se travaille ?

Cela nécessite un apprentissage par 'épreuve qui vise d’abord a se désencombrer en
travaillant ses propres filtres: époché phénoménologique: abandonner ses
conceptions, ses croyances, ses préjugés pour une attention sans attente: voir les
phénomenes tels qu’ils se donnent! sacré chantier!

Il s’agit d’entendre plut6t que d’une écoute active, armée, de comprendre plutét que
d’expliquer, de (re) sentir plutét que d’imaginer, de restituer plutot que d’interpréter
(voir, pour les coachs, mon propre séminaire “écouter (re) sentir, observer restituer”)

Apprendre est un processus continu qui implique de dénouer ses
filtres: les filtres de son histoire

Ainsi autrui, 'aida intersubjectif est toujours impliqué dans le processus de
dévoilement

chaque fois que l’'on exprime quelque chose d’important c’est a partir de ce qui
nous meut au fond, mais si on cherche a saisir ce fond ca nous échappe ca devient
autre chose""

C'est ce processus qu'il faut ouvrir et on ne peut ['ouvrir que dans la confrontation a
une double l'altérité.



«  Une altérité "interne" qui me confronte a ce que j'ignore de moi

« Une altérité externe, si j'ose dire dans ce pléonasme que j'espeére signifiant qui
toujours me décale, me dépasse, me confronte.

Ce processus Nishida lui donne un nom : Jijkaku, éveil a soi.
Il s'agit, donc, de travailler le discernement.

Hélas! si nous savions aborder directement la question au plus profond de 'étre, ca se
saurait.

La capacité de discernements ne tombe pas du ciel ou plutot de la grace de la vacuité
(qui ne serait plus vide!), mais d'un travail d'érosion de ses préjugés, illusions,
passions, représentations.

Et pour cela il faut bien travailler a partir de la ot nous en sommes, dans le monde de
l'illusion: c'est de intérieur de la tasse qu'il faut vider la tasse.

Un dernier effort camarade, car, il nous faut encore introduire une distinction
importante, la différence ontologique

La différence ontologique : de l'ontologie a l'ontique:

Ontiques et ontologiques sont deux termes qui renvoient a des niveaux différents

« Ontologique : Se réfere a la nature de l'étre en général. Il s'agit de ['étude des
fondements de l'existence, de ce qui fait qu'une chose est,. C'est une question
générale et abstraite qui ne se limite pas a un type d'entité particulier. Elle pose
en particuliére les conditions de l'existence humaine, c'est-a-dire les structures
de l'existence humaine comme ex-sistence, comme projet a partir d’'un monde
dans lequel ’homme est jeté.

- Ontique : Se référe aux étres particuliers qui existent dans le monde. Il s'agit
de ['étude des choses particuliéres, les tables, les chaises, les hommes dans
leur réalité singuliere , les lois physiques, etc. C'est une question plus concréte
et spécifique qui se concentre sur des entités individuelles ou des classes
d'entités DANS CE QU'ELLES SONT DE LEUR INSTANTIATION DE L'UNIVERSEL.

Ce qu'il nous faut, donc, travailler c'est la maniére (ontique) dont, chacun, nous
faisons vivre l'universel (ontologique).

Il nous faut alors convoquer des prismes "régionaux": biologie, sociologie, psychologie,
philosophie, neurosciences, histoire, géographie...pour tenter de mettre en question la
maniére dont chacune nous arrime ses positions pour construire son monde propre
dans le milieu ou il vit.



C'est bien ce monde qu'il nous faut déconstruire si nous voulons "vider la tasse"

Qu'avons-nous alors a interroger?

Ce que nous devons d’abord déconstruire, c’est les bases qui fondent notre propre
récit compréhension de notre propre récit afin de questionner sur quels fonds et
sédiments nous lui donnons un sens

« Lerapport a "nos doctrines", nos théories , devenu appui pour la pensée et
instrument pour la réflexion ;

. Nos identifications:

— Ladimension transférentielle: la place a laquelle je mets mes
interlocuteurs

— A mes Maitres, professeurs, enseignants qui sont autant relations &
qguestionner dans leurs effets de leurre

— Auxthéories, doctrines, discours dogmatiques qui nous structurent et
auxquels nous arrimons pour protéger notre ego

— Aux places et fonctions sociales ou autres que je m'attribue (moine,
Boddhisattva entrepreneur, coach, consultant.)

C’est cette patiente déconstruction de nos certitudes qui est le préalable nécessaire
pour « apprendre »

Notre moine bénédictin Vincent Shioda termine la vidéo en disant :

" (le zen) c’est la voie de la vie, c’est la vie. Le zen ce n’est pas quelque chose de
spécial, c’est la vie dans la réalité...dans la nudité.

Méme dans zazen, on s’engage avec le monde...on ne peut pas s’échapper de la »
Et c'est un enseignement permanent, le seul enseignement important.
APPRENDRE IN FINE C'EST VIVRE EN CONSCIENCE: IL N'Y A PAS D’AUTRES VOIES

Trop souvent les institutions refusent de mettre en abime leur propre discours
calcifiant ainsi des dynamiques qui devraient rester vivantes.

10



C’est pourtant ce a quoi nous incite Nagarjuna en mettant lui-méme en abime son
propre discours : en faire un message, c’est pervertir gravement son enseignement et
installer le refus d’apprendre.

11



