
1 
 

Et si le péché, menait  à l’éveil! 
Bon un peu provocateur. Pas grave je suis déjà excommunié par l'orthodoxie du Zen. 

...Et pourtant ce n'est pas moi qui le dit, mais Keiji Nishitani dans son ouvrage remarquable 
, ""Qu'est-ce que la religion ?"",  

Keiji Nishitani , est une figure importante de l'École de 
Kyōto (1), Il explore la question de la religion en tension 
avec le nihilisme contemporain. Contrairement à une 
vision occidentale qui associe souvent le nihilisme à un 
désespoir stérile, Nishitani y voit une opportunité 
paradoxale d'éveil.  

Cette perspective est intimement liée avec sa relecture de 
la notion de péché.... 

Le nihilisme, une expérience initiatique : 

Nishitani part du constat que l'époque moderne est 
marquée par un effondrement des valeurs traditionnelles 
et une chute dans le gouffre nihiliste, caractérisé par , le 
sentiment d'absurdité de l'existence et l'absence de 
fondement stable. Cette expérience, loin d'être 
simplement négative, constitue selon lui un point critique 

nécessaire. En effet, la prise de conscience radicale du néant, de l'absence de sens 
inhérent au monde, ébranle les fondements de l'ego et ouvre la voie à une expérience plus 
profonde de la réalité. 

 

 

Le "Grand Doute" et le "Lieu du Néant" : 

Ce nihilisme assumé conduit à ce que Nishitani appelle le "Grand Doute". C'est une remise 
en question radicale de toutes les certitudes, une expérience de l'abîme où l'individu se 
retrouve confronté à sa propre finitude et à l'absence de sens. C'est dans cette expérience 
du néant, de ce "Lieu du Néant" (絶対無の場所, zettai mu no basho) (Nishida (3)), que se 
situe la possibilité d'un véritable éveil. 

Le péché comme expérience existentielle : 

La conception du péché chez Nishitani se distingue des interprétations morales ou 
religieuses traditionnelles. Il ne s'agit pas d'une transgression d'une loi divine, mais d'une 



2 
 

expérience existentielle fondamentale. Le péché, pour Nishitani, est lié à l'attachement à 
l'ego, à l'illusion d'une existence séparée et autonome. C'est cette illusion qui nous 
empêche de voir la réalité telle qu'elle est, dans sa vacuité et son interdépendance. 

Assumer le péché pour dépasser l'ego : 

Assumer le péché, dans cette perspective, ne signifie pas se complaire dans la culpabilité 
ou le remords, mais plutôt prendre conscience de cette illusion de l'ego. C'est reconnaître 
la racine même de la souffrance humaine dans cet attachement à soi. Cette prise de 
conscience est une étape cruciale pour dépasser l'ego et s'ouvrir à une dimension plus 
profonde de l'existence. 

Le paradoxe de l'éveil dans le péché : 

C'est là que réside le paradoxe central de la pensée de Nishitani : c'est en assumant 
pleinement le péché, en reconnaissant la vanité de l'ego, que l'on peut paradoxalement 
s'en libérer. Cette libération n'est pas une simple suppression de l'ego, mais une 
transformation radicale de la conscience, une ouverture au "Lieu du Néant" où les dualités 
s'effacent et où l'on expérimente une unité profonde avec la réalité. 

Le lien entre le nihilisme et le péché : 

Le nihilisme, en détruisant les valeurs et les certitudes extérieures, nous confronte à la 
fragilité de notre ego. Il nous met face à notre propre néant, à notre condition d'être finis et 
contingents. Cette expérience nihiliste est donc intimement liée à l'expérience du péché, 
comprise comme l'attachement à cet ego illusoire. C'est en traversant ces deux 
expériences, en les assumant pleinement, que l'on peut atteindre l'éveil. 

Pour conclure  
• Assumer le nihilisme n'est pas une fin en soi, mais un passage obligé vers le 

discernement. 

• Le péché n'est pas une faute morale, mais l'attachement à l'ego qui nous enchaine 
à nos conditionnements. 

• Assumer le péché, c'est prendre conscience de l'illusion de l'ego. 

• C'est dans cette prise de conscience, au cœur du nihilisme, que se trouve la 
possibilité d'un éveil véritable, une ouverture au "Lieu du Néant". 

La pensée de Nishitani, en reliant le nihilisme et le péché, offre une perspective originale et 
profonde sur la question de la religion et de l'éveil. Elle invite à une introspection radicale et 
à une remise en question de nos conceptions habituelles de l'existence. Elle rejoint en cela 
certaines intuitions de la mystique chrétienne, notamment chez Maître Eckhart, avec 
lequel Nishitani entretient un dialogue fécond. 



3 
 

Cette interprétation du péché et du nihilisme est spécifique à la philosophie de Nishitani 
qui fonde sa pensée dans une tradition bouddhiste et zen revisitée à la lumière de la 
pensée occidentale, en particulier, Sartre et Nietzsche.  

Elle propose une relecture passionnante des religieuses traditionnelles. 

 

(1) - L'Ecole de Kyoto 

L'École de Kyōto est un mouvement philosophique japonais né au début du XXe siècle 
autour de Kitarō Nishida à l'université de Kyōto. Elle se caractérise par une tentative de 
dialogue entre la pensée orientale (principalement bouddhiste zen, mais aussi 
confucianiste et taoïste) et la philosophie occidentale (idéalisme allemand, 
phénoménologie, existentialisme). 

Caractéristiques principales: 

• Dialogue Orient-Occident : L'École de Kyōto cherche à dépasser l'opposition entre 
Orient et Occident en intégrant les acquis de la pensée occidentale dans une 
perspective orientale et inversement. 

• Centralité du concept de "Lieu du Néant" (絶対無の場所, *zettai mu no basho*) : 
Hérité de Nishida, ce concept désigne un lieu transcendantal où les oppositions 
(être/non-être, sujet/objet) sont dépassées. C'est un lieu d'absolue vacuité, mais 
aussi de potentialité infinie. 

• Importance de l'expérience existentielle : L'École de Kyōto met l'accent sur 
l'expérience vécue, notamment l'expérience du néant et de l'éveil, plutôt que sur 
des spéculations théoriques abstraites. 

• Influence du bouddhisme zen : Le zen, avec ses notions de vacuité (空, kū), d'éveil 
(悟り, satori) et de non-dualité, est une source d'inspiration majeure pour l'École de 
Kyōto. 

• Influence de la philosophie occidentale : L'idéalisme allemand (Kant, Hegel), la 
phénoménologie (Husserl, Heidegger) et l'existentialisme (Kierkegaard, Nietzsche) 
sont des influences importantes, bien que réinterprétées à travers le prisme 
oriental. 

 

 



4 
 

Figures principales : 

 

• Kitarō Nishida (1870-1945) : Fondateur de 
l'École de Kyōto, il a développé le concept de "Lieu 
du Néant" et a cherché à fonder une "logique du lieu" 
(場所の論理, basho no ronri) qui dépasse la logique 
aristotélicienne. 

• Keiji Nishitani (1900-1990) : Disciple de 
Nishida, il a approfondi la réflexion sur le nihilisme, la 
religion et le bouddhisme zen. 

• Hajime Tanabe (1885-1962) : Autre disciple 
important de Nishida, il a développé une 
"métanoétique" (méthode de la repentance) et une 
critique de la dialectique hégélienne. 

 

 

 


