
Table des matières 
I- Introduction : l'invitation au paradoxe ....................................................................... 3 

II- Détricoter les illusions: du bon usage du paradoxe dans le Zen ................................. 3 

III- La rupture créatrice: Le paradoxe comme crise et événement .................................. 4 

IV- Maldiney et l'événement : ...................................................................................... 6 

L'évènement comme rupture et ouverture: avènement ............................................. 6 

L'évènement comme existence ............................................................................... 7 

L'évènement comme appel: .................................................................................... 7 

L'évènement comme liberté: ................................................................................... 7 

V- Affronter la crise paradoxale : trois issues possibles................................................. 7 

VI. La question des limites : s'enfermer ou s'ouvrir? ...................................................... 8 

VII. Conclusion : Le paradoxe, chemin d'éveil .............................................................. 9 

ANNEXE .................................................................................................................... 9 

 

 



Le paradoxe - une ouverture à l'impossible 

En guise de préambule 
  Cela fait une dizaine d’années que je suis membre du comité d’éthique de l’hôpital 
psychiatrique de Montfavet. 

Ce qui caractérise le champ de l’éthique, c’est que les questions dont nous sommes saisis 
ne sont jamais des problèmes dont il serait possible de trouver une solution mais des 
dilemmes.  

Autrement dit, il n’y a pas de « bonne » décision mais des choix à éclairer et à faire 
vivre. 

Nos fondements mêmes , qui se cherchent entre l’éthique principielle s’appuyant sur des 
principes identifiés et formalisés et l’éthique relationnelle qui consiste à éclairer les choix 
afin que le patient puisse décider en connaissance de cause et en toute responsabilité , 
sont aussi en tension et conduisent à des débats féconds. 

De fait l’indétermination est créatrice pour peu qu’on accepte de maintenir la tension 
existentielle comme moteur de dépassement. 

Le texte ci-dessous cherche à explorer à partir de mon expérience du zen l’importance des 
paradoxes dans l’élaboration des situations. 

C’est que le paradoxe confronte à l’impossible et impose de changer de paradigme 
pour faire surgir de nouvelles significations. 

« ce que l’on ne peut dire, il faut le montrer » nous dit Wittgenstein. 

Le paradoxe est une manière puissante de dire l’impossibilité du langage et la nécessité de 
le dépasser. 

Toutes les aveuglements haineux, des «  moi je », »des rageux, des accusateurs, des 
imprécateurs vient de l’impossibilité, pour des raisons diverses, de tenir une tension 
créatrice entre des positions contradictoires qui se légitiment dans leur propre contexte à 
explorer. 



I- Introduction : l'invitation au paradoxe 
 

"TOUT CE QUI EST VRAI EST PARADOXALE 
" écrit Suzuki.  

.  

Qu'est-ce qu'un paradoxe ? 

 Un paradoxe est une tension entre deux affirmations ou situations qui semblent 
incompatibles, mais qui peuvent coexister ou révéler une compréhension plus nuancée de 
la réalité. Ils sont des outils puissants pour explorer les limites de notre pensée et ouvrir de 
nouvelles perspectives. 

Un paradoxe est ce qui nous met en déséquilibre et nous oblige à sortir du cadre pour faire 
surgir un nouveau monde. Ce déséquilibre n'est pas une simple perturbation, mais une 
invitation à une subversion existentielle, à une remise en question profonde de nos 
habitudes et de nos certitudes. 

En effet, un paradoxe n'est pas seulement une contradiction apparente, mais un vecteur 
puissant de transformation, un appel à sortir des schémas mentaux rigides pour découvrir 
un monde qui échappe à nos anticipations. 
 

C'est dire s'il faut les prendre non pas comme des mantras artificiels mais comme une 
dimension essentielle de l'expérience humaine un appel à subvertir notre existence.  

C'est donc le pouvoir de subversion du paradoxe que nous essaierons de dessiner dans ce 
document. 

Et cela ne concerne pas seulement le zen mais ce qui nous fait ex-sister 

« Ce dont nous ne pouvons parler, il nous faut le montrer » (L. Wittgenstein) 
  

II- Détricoter les illusions : du bon usage du paradoxe 
dans le Zen  
Le zen utilise le paradoxe pour faire surgir une vérité qui échappe à la logique ordinaire. Le 
paradoxe zen ne vise pas à résoudre un problème, mais à ouvrir la porte d'une réalité au-
delà de la raison et du discours. 



La forme la plus connue est le koan mais le zen lui-même est paradoxale. : « ….le bouddha 
l’enseignement qui n’enseigne rien…c’est à ce désir de recevoir un enseignement qu’il faut 
renoncer…c’est la voie de la vie, c’est la vie Le zen ce n’est pas quelque chose de spécial, 
c’est la vie dans la réalité…dans la nudité «  

Nagarjuna et la vacuité : Nagarjuna utilise la logique, le tetralemne pour mettre en abime 
la logique. Il nous montre l'aspect paradoxal de la vacuité (réalité illusoire/réalité ultime 
comme deux faces d'une même monnaie et désamorce toute tentative de réifier une 
position, y compris la vacuité. 

• Les koans : 

  Les koans ne sont pas des énigmes mystérieuses, mais des outils d'éveil, des 
invitations à dépasser la pensée dualiste.: 

✓ **Koan 1 : "Si vous rencontrez le Bouddha, tuez-le"  
C'est tout l'enjeu du paradoxe que de l'arracher à son interprétation réaliste 
pour faire jouer sa dimension métaphorique d'avoir à dépasser l'attachement 
aux représentations du Bouddha, et non à la personne historique. Il met en 
garde contre l'attachement aux figures d'autorité, même spirituelles. Il 
encourage à trouver la vérité en soi-même, plutôt que de la chercher à 
l'extérieur. "Tuer le Bouddha" symbolise le dépassement des concepts et des 
représentations mentales de Bouddha, pour atteindre une expérience directe 
de l'éveil. 

✓ **Koan 2 : "Où va l'esprit quand on ne pense à rien ?" 
Ce koan invite à explorer la nature de l'esprit au-delà de la pensée 
conceptuelle. Il ne s'agit pas de trouver un lieu physique où l'esprit irait, mais 
de réaliser que l'esprit n'est pas une entité localisable. Il pointe vers un état 
de conscience pure, libre des constructions mentales.  

 

III- La rupture créatrice : Le paradoxe comme crise et 
événement 
 

 On ne le répétera jamais assez tant la tentation est grande de le réifier en une doctrine : le 
zen, à travers ses koans et ses enseignements, utilise le paradoxe pour faire surgir une 
vérité qui échappe à la logique ordinaire. Le paradoxe zen ne vise pas à résoudre un 
problème, mais à ouvrir la porte d'une réalité au-delà de la raison et du discours. 

 Cette dynamique paradoxale n’est pas exclusive du zen : elle est au cœur de notre 
existence et surgit dans toutes les occasions où le langage montre ses limites. 



On se  retrouve confronter à des enjeux paradoxaux   dans tous les  domaines de 
l'expérience humaine, où elle agit comme un catalyseur de transformation. 

Voici deux exemples de situations paradoxales qui nous invite à dépasser une situation 
bloquée : 

L’Équitation (effet d'ensemble) :  
▪ L'équitations est éducation des princes disait le roi Louis Ferdinand 

d'Aragon et les proverbes équestres constituent une mine de sagesse 
pour l'éducation des jeunes cavaliers   

▪ « Calme, en avant, droit", d'abord la perfection des choses simples 

▪ "main sans jambes, jambes sans mains", pas de frein et 
accélérateur en même temps. 

▪ Mais il est des situations inextricables, où le cheval peine à se 
mobiliser au service d'un mouvement efficace. C'est là que l'effet 
d'ensemble trouve son usage et déploie toute son efficacité. 

▪ L'action nécessite du tact et de la précision…. Il s'agit pour l'écuyer de 
"surprendre" le cheval : pendant un court instant, blocage du 
mouvement en avant par fermeture de la main et demande de 
mouvement en avant vif par un coup éperon bref et précis. 

▪ L'effet est immédiat, le cheval se bande comme un ressort. On dit 
qu'il se rassemble, il suffit alors d'ouvrir les mains pour qu'il se 
projette en avant rassemblé, c’est-à-dire centré, dans les règles de 
l'art. 

▪ La réussite de l'effet d'ensemble repose sur un kairos précis, une 
application au moment juste où la tension du cheval est à son 
paroxysme. 

▪ L'effet paradoxal a permis au cheval de sortir de son enfermement, de 
trouver une issue au désordre dans lequel cavalier et montures se 
sont enfermés 

Coaching (méchante connotation positive que l'on pourrait 
appeler aussi 'recadrage paradoxal") :  

▪ Dans la pratique de l'accompagnement, il arrive qu'une situation 
s'enlise et que le client tourne en boucle sur ce qu'il connait la plupart 
du temps déjà.  
Il peut alors être utile de le mobiliser dans un effet de surprise. L’une 
des formes possible s’appelle dans le jargon la mauvaise connotation 
positive. 



L'intervention doit être précise et au moment opportun (Kairos): " Ton 
bavardage me fatigue; je m’endors à t'entendre ressasser les mêmes 
choses mais en même temps c'est le signe que tu ne renonces pas à 
trouver une ouverture". 

  L'effet paradoxal, combinant le positif et le négatif, crée une rupture, un 
arrachement à la situation problématique. Cette rupture ouvre alors de nouvelles 
perspectives et opportunités. Dans les deux exemples ci-dessus, la mise en 
situation paradoxale a permis d'ouvrir une crise, c'est à dire de faire événement 

IV- Maldiney et l'événement : 
Le titre de l'un des livres d philosophe Henri Maldiney est  "Existence, crise et création" : 
tout y est de l'enjeu ultime du paradoxe : "être fidèle à la vérité de l'évènement " 
(A.Badiou) 

Car celui-ci marque le surgissement de ce que l'on n'attendait pas, le surgissement de 
l'impossible. 

I. L'évènement comme rupture et ouverture/avènement  

Pour Maldiney, l'événement n'est pas un simple fait constatable objectivement, mais une 
expérience vécue, pathique, qui s'inscrit dans l'instant et bouleverse notre rapport au 
monde. 

"L’instant est un « commencement qui ne présuppose aucun commence- 
ment" (Maitre Eckhart) 

Accueillir sans aucun préalable l'événement, c'est ce que Maldiney appelle "être trans-
passible". La trans-passibilité, selon Maldiney, est cette capacité à être affecté, traversé 
par l'événement, sans chercher à le contrôler ou à le réduire à nos catégories 
préexistantes. 

Il s'agit d'une rupture avec le cours habituel des choses, une effraction dans notre 
expérience qui nous confronte à l'inattendu, à l'imprévisible, voire à l'impossible (qu'il 
nomme parfois "Trans possible"). 
  

"L'événement ne se produit pas dans le monde, mais à partir de l'événement, le 
monde s'ouvre." (H.Maldiney) 

• L'événement est une irruption, un 'jet du monde', qui propulse l’existant dans une 
nouvelle configuration, ouvrant des possibles insoupçonnés 

• L'événement excède les possibles. Il ne s'inscrit pas dans un champ de 
possibilités préexistantes, mais il les crée. Il est ce qui advient au-delà de toute 
anticipation, de toute prévision.  



 
- 
C'est en cela qu'il est "Trans possible". On ne peut pas le penser avant qu'il n'arrive, 
car il définit lui-même le champ des possibles. 

II. L'évènement comme existence  

L'événement est intimement lié à l'existence humaine. Il est ce qui nous met à l'épreuve, ce 
qui nous confronte à notre propre finitude et à l'incertitude du monde. 

III. L'évènement comme appel :  

En nous confrontant à un paradoxe, nous ne pouvons plus nous maintenir dans le confort 
de nos croyances anciennes. Nous devons faire face à un vide, à une incertitude, et cette 
crise peut provoquer des réactions différentes chez chacun de nous. 

IV. L'évènement comme liberté :  

Face à l'événement, nous avons la possibilité de nous replier sur nos habitudes et nos 
certitudes, ou de nous ouvrir à l'inconnu. C'est dans cette réponse à l'événement que se 
manifeste notre liberté. 

"Se transformer à la mesure de l'événement, c'est faire de l'événement sa possibilité : 
là est la liberté." 

 

V- Affronter la crise paradoxale : trois issues possibles 
En nous confrontant à un paradoxe, nous ne pouvons plus nous maintenir dans le confort 
de nos croyances anciennes. Nous devons faire face à un vide, à une incertitude, et cette 
crise peut provoquer des réactions différentes chez chacun de nous. 

Expérience personnelle (consultante en finance) :  

A  est une femme de 35 ans mariée. Consultante. Son couple s'épuise sans que cela ne 
dégénère en guérilla juste un glissement progressif vers l'ennui. Elle voit sa vie qui s'étiole 
et vient travailler avec moi la question de le quitter (une question d'ailleurs qu'elle amène 
aussi à partir de sa position professionnelle). 
A ce moment précis son mari à qui elle conserve une affection, déclenche une maladie 
neuro dégénérative.  

 
La voilà devant un dilemme :  

• Le quitter brutalement, partir sans se retourner en l'abandonnant à son sort 

• Rester pour l'aider en sacrifiant sa vie personnelle 



 
c'est ce dilemme que nous avons choisi d'explorer pendant plusieurs séances. Cela a 
provoqué chez elle des crises d'angoisses au point où elle a mis en question le travail 
que nous faisions ensemble : depuis que je travaille avec vous, j’ai des bouffées 
d’angoisse et je me demande si je ne devrais pas arrêter nos séances. 

 
Une crise résolutoire a permis de réemménager la situation permettant de dépasser 
l'enfermement aveugle pour ouvrir une solution nouvelle. 

Ainsi face au paradoxe nous avons le choix : 

• Refuser l'ouverture et se renfermer sur son monde actuel : Cette réponse 
consiste à ignorer le paradoxe, à refuser l'appel à l'ouverture et à maintenir nos 
croyances et nos limites dans un cadre fermé et confortable. Cette réponse est 
celle de ceux que la peur du vide amènent à  se réfugient dans le dogme et la 
doctrine, fermant ainsi la porte à toute transformation profonde. 

• Imploser dans la psychose : Lorsque la crise induite par la situation apparemment 
dans issu est trop grande, elle peut mener à une perte de repères, à une 
fragmentation de l'esprit. Cette réponse mène à l'aliénation, à la confusion totale, là 
où les frontières entre le réel et l'irréel s'effondrent. 

• S'ouvrir au monde neuf, irréductible à toute anticipation : La troisième réponse 
consiste à accepter la crise du paradoxe comme une ouverture vers un monde neuf, 
un monde qui ne peut être anticipé ni réduit à nos anciennes conceptions. Cette 
ouverture implique de laisser tomber les certitudes et d'accepter l'inconnu, de se 
rendre disponible à une transformation radicale de notre perception du monde, à  ré 
aménager nos réseaux de sens. 

VI. La question des limites : s'enfermer ou s'ouvrir? 
Le choix de notre réponse face au paradoxe dépend de la manière dont nous comprenons 
et plaçons nos limites, dont notre histoire nous a conduit à emménager nos défenses. 

Le psychiatre François Grisoni qui fut mon thérapeute m’a dit un jour lors d’un échange : la 
névrose, c’est de bâtir des murs là où il n’y en a pas, la psychose (et la perversion) c’est de 
penser qu’il n’y pas de mur. 

• Les frontières du dogme : Si nous plaçons des limites trop rigides, nous risquons 
de tomber dans une vision dogmatique, où le paradoxe est rejeté au nom de la 
stabilité. Ce choix est celui de la fermeture, de la résistance au changement : nous 
construisons des remparts là où ils sont inutiles. C'est le schéma névrotique 



• L'absence de frontières : Si nous pensons qu'il n'y a pas de frontières, nous 
risquons de nous perdre, car l'absence de limites nous laisse sans repères, dans 
une adhérence sans distance au monde. C'est le schéma psychotique 

• Le questionnement et le réaménagement des limites par un travail d'élaboration 
permanent des situations : La véritable voie consiste à prendre conscience de nos 
limites, à les remettre en question et à les transformer lorsque cela est nécessaire. 
La crise paradoxale devient alors une opportunité de changement, un passage vers 
un monde plus ouvert et plus fluide. 

VII. Conclusion : Le paradoxe, chemin d'éveil 
"Malheur au sentier qui se retourne pour dévisager le passant " nous avertit Maurice 

Blanchot" 

La citation de Blanchot nous invite à ne pas réifier la voie, à en faire un chemin balisé par 
les dogmes, les mantras non travaillés, non questionnés ou alors gare au retour de bâton 
lorsque l'on ouvre les yeux 

En conclusion, le paradoxe, loin d'être un simple tour de force intellectuel est un appel 
existentiel à dépasser nos limitations et à ouvrir notre conscience à un monde plus vaste, 
plus complexe, et irréductible à nos attentes.  

À travers cette crise, la véritable liberté naît de l'acceptation de l'incertitude et de 
l'inconnu, nous invitant à un renouveau perpétuel de notre vision du monde. 

 

ANNEXE 
 

Daisetz Teitaro Suzuki (鈴木 大拙 貞太郎, Suzuki Daisetsu Teitarō, 18 octobre 1870 – 12 
juillet 1966), souvent abrégé en D.T. Suzuki, est une figure majeure de la diffusion du 
bouddhisme zen en Occident. Il était un essayiste, philosophe, érudit religieux, traducteur 
et écrivain japonais. 

Voici les points importants à retenir sur D.T. Suzuki : 

• Pionnier de la diffusion du zen en Occident : Suzuki est surtout connu pour ses 
nombreux ouvrages et articles en anglais sur le bouddhisme zen. Son travail a joué 
un rôle crucial dans l'introduction et la popularisation du zen en Occident, 
notamment aux États-Unis et en Europe, au début du XXe siècle. 

• Érudit et penseur : Il était un érudit profond, maîtrisant plusieurs langues (japonais, 
anglais, chinois, sanskrit) et possédant une connaissance approfondie des textes 



bouddhistes. Il a interprété et expliqué les concepts complexes du zen d'une 
manière accessible aux Occidentaux. 

• Influence sur la culture occidentale : L'influence de Suzuki s'étend bien au-delà 
des cercles bouddhistes. Ses écrits ont influencé des personnalités dans divers 
domaines tels que la psychologie (Carl Jung), la philosophie, l'art et la littérature (la 
Beat Generation). On trouve même une allusion à un personnage inspiré de lui dans 
un roman de J.D. Salinger. 

• Principales œuvres : Parmi ses œuvres les plus importantes, on peut citer les 
Essais sur le bouddhisme zen (Essays in Zen Buddhism), une série de trois volumes 
qui ont largement contribué à faire connaître le zen. Il a également écrit sur d'autres 
aspects du bouddhisme et de la culture japonaise. 

• Formation : Suzuki a étudié à l'Université de Tokyo et à l'Université Waseda. 

• Lien avec Eugen Herrigel : Il a écrit la préface de la traduction anglaise du célèbre 
livre d'Eugen Herrigel, Le Zen dans l'art chevaleresque du tir à l'arc (Zen in the Art of 
Archery), ce qui a contribué à la diffusion de cet ouvrage. 

• Musée D.T. Suzuki : Un musée dédié à sa vie et à son œuvre existe à Kanazawa, sa 
ville natale au Japon. Ce musée propose une approche immersive de sa pensée, 
invitant les visiteurs à la méditation. 

En résumé, D.T. Suzuki est une figure emblématique qui a joué un rôle essentiel dans la 
transmission du bouddhisme zen en Occident. Son travail a permis à de nombreuses 
personnes de découvrir et de s'intéresser à cette tradition spirituelle. 


