
De la pauvreté en esprit chez Maitre Eckhart et 
de la nature de Bouddha

 

Introduction  

Dans ce texte Maître Eckhart nous invite à une compréhension radicale de la béatitude 
évangélique : "Bienheureux les pauvres en esprit, le royaume du ciel est à eux."

Le véritable dépouillement  

Eckhart ne parle pas simplement de la pauvreté matérielle, bien qu'elle puisse être 
louable. Il nous invite à une pauvreté intérieure, infiniment plus profonde et radicale. La 
véritable pauvreté en esprit consiste en trois dimensions : ne rien vouloir, ne rien savoir, 
et ne rien avoir.

Ne confondons pas cette pauvreté avec nos exercices spirituels habituels. Beaucoup 
d'entre nous pratiquent des pénitences, des prières, des méditations, mais conservent leur 
volonté propre, même lorsque celle-ci est de suivre la volonté de Dieu. Eckhart nous dit : 
"aussi longtemps que l'homme a quelque chose vers quoi sa volonté est dirigée - et même 
si sa volonté est de remplir la volonté bien-aimée de Dieu - un tel homme n'a pas la 
pauvreté dont il s'agit ici."

Ne rien vouloir  

Que signifie ne rien vouloir ? Eckhart nous invite à être "aussi vide de sa volonté créée 
qu'il l'était quand il n'était pas encore." Imaginons cet état d'avant notre naissance, où 
nous n'avions aucun désir, aucune attente, même pas envers Dieu ou l'éternité.

Eckhart parle d'un état où "je n'avais pas de Dieu, je m'appartenais à moi-même ! Je ne 
voulais rien, je ne désirais rien..." C'est un état sans objet, sans désir, où nous sommes 
simplement ce que nous sommes, dans notre nature originelle.

Dans le zazen que nous pratiquons, n'est-ce pas également cet état que nous recherchons 
? Être simplement assis, sans rien vouloir obtenir, pas même l'éveil ou la libération.

af://n0
af://n136
af://n4
af://n7
af://n11


Ne rien savoir  

La deuxième dimension est "ne rien savoir". L'homme pauvre doit être aussi vide de tout 
savoir propre qu'il l'était avant d'exister. Notre connaissance conceptuelle, notre 
compréhension intellectuelle, même de Dieu ou du dharma, devient un obstacle.

Eckhart dit : "la béatitude ne repose ni sur la connaissance ni sur l'amour, mais un quelque 
chose est dans l'âme, et de ce quelque chose jaillit la connaissance et l'amour." Ce 
"quelque chose" ne se connaît pas lui-même, ne s'aime pas lui-même, mais est 
éternellement le même.

Dans notre pratique, n'essayons pas de comprendre ou d'accumuler des connaissances. 
Laissons tomber toute représentation, toute pensée. Même les pensées sur ce que la 
pratique "fait" en nous doivent être abandonnées.

La nature de Bouddha et le piège de la recherche  

Même lorsque nous parlons de la nature de Bouddha, nous risquons de tomber dans le 
piège infernal . Chercher sa nature de Bouddha, c'est encore vouloir quelque chose, c'est 
encore considérer qu'il y a quelque chose à trouver ou à réaliser. Maître Dogen disait : "La 
voie du Bouddha, c'est d'étudier le soi. Étudier le soi, c'est s'oublier soi-même."

La pauvreté en esprit d'Eckhart nous invite à aller au-delà même de cette recherche. Car 
tant que nous cherchons la nature de Bouddha, nous créons une séparation, un but, une 
attente. La véritable réalisation n'est pas de trouver notre nature de Bouddha, mais de 
laisser tomber jusqu'à cette idée même. Comme le dit Eckhart, nous devons être "quitte de 
Dieu" - et dans notre langage, peut-être devons-nous être "quittes de Bouddha" - pour 
découvrir ce qui est déjà là, avant toute recherche, avant toute dualité.

Ne rien avoir  

Enfin, "ne rien avoir" constitue la troisième dimension. Il ne s'agit pas seulement d'être 
vide de sa propre volonté, mais aussi de la volonté de Dieu. C'est la "plus haute pauvreté". 
Être si vide de toutes choses que Dieu ne trouve pas en nous un simple "lieu où il puisse 
agir", mais que Dieu lui-même devient le lieu de son action.

Eckhart nous invite à être "quitte de Dieu", car l'être véritable est au-delà de Dieu, au-delà 
de toute différence. "Là, j'étais seulement moi-même..." dit-il.

af://n11
af://n15
af://n18


Dans notre zazen, il ne s'agit pas de recevoir quelque chose, d'obtenir des mérites, ou 
même de laisser Bouddha agir en nous. Il s'agit simplement d'être, dans une présence nue, 
sans attente ni possession.

La percée spirituelle  

Eckhart parle d'une "percée" spirituelle qui dépasse notre "première sortie" de la source. 
Dans cette percée, en se tenant vide de toute volonté et de tout concept, même divins, 
l'homme devient "plus que toutes les créatures, ni Dieu ni créature".

Cette percée nous ramène à notre être éternel, à ce que nous avons toujours été et serons 
toujours. C'est reconquérir notre nature originelle, notre visage "d'avant la naissance de 
nos parents".

Conclusion  

Il nous reste maintenant à nous ouvrir à cette pauvreté radicale, en abandonnant tout 
vouloir, tout savoir, tout avoir. Ne cherchons pas à comprendre ces paroles 
intellectuellement. Comme le dit Eckhart : "à moins que vous ne correspondiez vous-
mêmes à la vérité dont nous parlons en ce moment, vous n'êtes pas en état de me 
comprendre !"

Laissons ces paroles résonner dans le silence de notre être, au-delà de la compréhension, 
dans l'expérience directe de notre zazen.

af://n22
af://n25

	De la pauvreté en esprit chez Maitre Eckhart et de la nature de Bouddha
	Introduction
	Le véritable dépouillement
	Ne rien vouloir
	Ne rien savoir
	La nature de Bouddha et le piège de la recherche
	Ne rien avoir
	La percée spirituelle
	Conclusion


