De la pauvreté en esprit chez Maitre Eckhart et
de la nature de Bouddha

Introduction

Dans ce texte Maitre Eckhart nous invite a une compréhension radicale de la béatitude
évangélique : "Bienheureux les pauvres en esprit, le royaume du ciel est a eux."

Le véritable dépouillement

Eckhart ne parle pas simplement de la pauvreté matérielle, bien qu'elle puisse étre
louable. Il nous invite a une pauvreté intérieure, infiniment plus profonde et radicale. La
véritable pauvreté en esprit consiste en trois dimensions : ne rien vouloir, ne rien savoir,
et ne rien avoir.

Ne confondons pas cette pauvreté avec nos exercices spirituels habituels. Beaucoup
d'entre nous pratiquent des pénitences, des priéres, des méditations, mais conservent leur
volonté propre, méme lorsque celle-ci est de suivre la volonté de Dieu. Eckhart nous dit :
"aussi longtemps que 'homme a quelque chose vers quoi sa volonté est dirigée - et méme
si sa volonté est de remplir la volonté bien-aimée de Dieu - un tel homme n'a pas la
pauvreté dont il s'agit ici."

Ne rien vouloir

Que signifie ne rien vouloir ? Eckhart nous invite a étre "aussi vide de sa volonté créée
qu'il I'était quand il n'était pas encore.” Imaginons cet état d'avant notre naissance, ou
nous n'avions aucun désir, aucune attente, méme pas envers Dieu ou l'éternité.

Eckhart parle d'un état ou "je n'avais pas de Dieu, je m'appartenais a moi-méme ! Je ne
voulais rien, je ne désirais rien..." C'est un état sans objet, sans désir, o nous sommes
simplement ce que nous sommes, dans notre nature originelle.

Dans le zazen que nous pratiquons, n'est-ce pas également cet état que nous recherchons
? Etre simplement assis, sans rien vouloir obtenir, pas méme 1'éveil ou la libération.


af://n0
af://n136
af://n4
af://n7
af://n11

Ne rien savoir

La deuxiéme dimension est "ne rien savoir". Lhomme pauvre doit étre aussi vide de tout
savoir propre qu'il 1'était avant d'exister. Notre connaissance conceptuelle, notre
compréhension intellectuelle, méme de Dieu ou du dharma, devient un obstacle.

Eckhart dit : "la béatitude ne repose ni sur la connaissance ni sur I'amour, mais un quelque
chose est dans 1'ame, et de ce quelque chose jaillit la connaissance et 1'amour." Ce
"quelque chose" ne se connait pas lui-méme, ne s'aime pas lui-méme, mais est
éternellement le méme.

Dans notre pratique, n'essayons pas de comprendre ou d'accumuler des connaissances.
Laissons tomber toute représentation, toute pensée. Méme les pensées sur ce que la
pratique "fait" en nous doivent étre abandonnées.

La nature de Bouddha et le piége de la recherche

Méme lorsque nous parlons de la nature de Bouddha, nous risquons de tomber dans le
piege infernal . Chercher sa nature de Bouddha, c'est encore vouloir quelque chose, c'est
encore considérer qu'il y a quelque chose a trouver ou a réaliser. Maitre Dogen disait : "La
voie du Bouddha, c'est d'étudier le soi. Etudier le soi, c'est s'oublier soi-méme."

La pauvreté en esprit d'Eckhart nous invite a aller au-dela méme de cette recherche. Car
tant que nous cherchons la nature de Bouddha, nous créons une séparation, un but, une
attente. La véritable réalisation n'est pas de trouver notre nature de Bouddha, mais de
laisser tomber jusqu'a cette idée méme. Comme le dit Eckhart, nous devons étre "quitte de
Dieu" - et dans notre langage, peut-étre devons-nous étre "quittes de Bouddha" - pour
découvrir ce qui est déja la, avant toute recherche, avant toute dualité.

Ne rien avoir

Enfin, "ne rien avoir" constitue la troisieme dimension. Il ne s'agit pas seulement d'étre
vide de sa propre volonté, mais aussi de la volonté de Dieu. C'est la "plus haute pauvreté".
Etre si vide de toutes choses que Dieu ne trouve pas en nous un simple "lieu o il puisse
agir", mais que Dieu lui-méme devient le lieu de son action.

Eckhart nous invite a étre "quitte de Dieu", car 1'étre véritable est au-dela de Dieu, au-dela
de toute différence. "La, j'étais seulement moi-méme..." dit-il.


af://n11
af://n15
af://n18

Dans notre zazen, il ne s'agit pas de recevoir quelque chose, d'obtenir des mérites, ou
méme de laisser Bouddha agir en nous. Il s'agit simplement d'étre, dans une présence nue,
sans attente ni possession.

La percée spirituelle

Eckhart parle d'une "percée" spirituelle qui dépasse notre "premiere sortie" de la source.
Dans cette percée, en se tenant vide de toute volonté et de tout concept, méme divins,
I'homme devient "plus que toutes les créatures, ni Dieu ni créature".

Cette percée nous ramene a notre étre éternel, a ce que nous avons toujours été et serons
toujours. C'est reconquérir notre nature originelle, notre visage "d'avant la naissance de
nos parents”.

Conclusion

Il nous reste maintenant a nous ouvrir a cette pauvreté radicale, en abandonnant tout
vouloir, tout savoir, tout avoir. Ne cherchons pas a comprendre ces paroles
intellectuellement. Comme le dit Eckhart : "a moins que vous ne correspondiez vous-
meémes a la vérité dont nous parlons en ce moment, vous n'étes pas en état de me
comprendre !"

Laissons ces paroles résonner dans le silence de notre étre, au-dela de la compréhension,
dans l'expérience directe de notre zazen.


af://n22
af://n25

	De la pauvreté en esprit chez Maitre Eckhart et de la nature de Bouddha
	Introduction
	Le véritable dépouillement
	Ne rien vouloir
	Ne rien savoir
	La nature de Bouddha et le piège de la recherche
	Ne rien avoir
	La percée spirituelle
	Conclusion


