14/04/2025

S’oublier pour se
trouver

Vers un leadership du
détachement

Lucien Lemaire



Table des matieres

La Kénose : le dépouillement comme voie spirituelle

L'oubli de soi : l'acteur selon Louis Jouvet

L'origine biblique et théologique de la kénose

La kénose dans la tradition orthodoxe

La kénose et la pauvreté spirituelle chez Maitre Eckhart

La kénose comme modele spirituel

Applications contemporaines

Dans l'éthique relationnelle

Dans la psychologie et le développement personnel

Dans l'écologie

La kénose et l'art

"Tout ce qui est vrai est paradoxal” (DT Suzuki) : La kénose comme paradoxe fécond

La kénose contre l'idéologie de la guerre sainte : une réfutation d'Evola

Conclusion



La Kénose : le dépouillement comme voie spirituelle

« S'affirmer, ce n'est pas nécessairement mettre plus de "Je" dans
le monde, c'est aussi chercher a ne mettre personne laouily a
"Je" ». — Maurice Blanchot

L'oubli de soi : l'acteur selon Louis Jouvet

Louis Jouvet, professeur de théatre mythique du XXe siecle, a développé une conception
profonde de l'art de l'acteur fondée sur un paradoxe essentiel : l'interpréte ne peut
atteindre la vérité de son art qu'en pratiquant une forme d'effacement, d'oubli de soi-
méme. "L'acteur doit mourir pour que vive le personnage", affirmait-il dans son
enseignement au Conservatoire et dans des ouvrages comme "Le Comédien
désincarné".

Pour Jouvet, la présence scénique authentique nait précisément d'une absence : celle de
l'ego de l'acteur qui s'efface pour devenir le réceptacle d'une autre réalité. "Le théatre est
une facon de se perdre, de s'oublier, de se donner," disait-il, soulignant ainsi que la
grandeur de l'interprete réside non pas dans l'affirmation de sa virtuosité, mais dans sa
capacité a se dépouiller pour laisser place au personnage.

Cette conception du jeu dramatique ne releve pas d'une simple technique : elle constitue
une véritable éthique, presque une ascese, ou l'acteur travaille a se défaire de ses
habitudes, de ses automatismes, et méme de ce qui constitue son individualité, pour
accéder a une vérité plus profonde. Ce dépouillement volontaire, loin d'étre un
appauvrissement, permet paradoxalement une présence plus intense et plus authentique.

La pensée de Jouvet trouve un écho dans la formule de Maurice Blanchot placée en
exergue : "S'affirmer, ce n'est pas nécessairement mettre plus de 'Je' dans le monde, c'est
aussi chercher a ne mettre personne la ou il y a 'Je'". Cette vision paradoxale de
l'affirmation comme effacement résonne avec la kénose, ce concept théologique qui

désigne précisément un accomplissement par le dépouillement.

L'origine biblique et théologique de la kénose

La kénose, du grec kéndsis signifiant "vider" ou "se dépouiller", constitue l'un des concepts
théologiques les plus profonds et paradoxaux de la tradition chrétienne. Ce terme désigne
l'abaissement volontaire de Dieu en Jésus-Christ, qui s'est "vidé lui-méme" en prenant
forme humaine.

Le fondement de la kénose se trouve principalement dans 'épitre de Paul aux Philippiens
(2:6-8) :

"Lui qui est de condition divine n'a pas considéré comme une proie a saisir d'étre
'égal de Dieu, mais il s'est dépouillé lui-méme, prenant la condition de serviteur,
devenant semblable aux hommes, et, par son aspect, il était reconnu comme un



homme; il s'est abaissé lui-méme, se faisant obéissant jusqu'a la mort, et la mort
de la croix."

Ce passage exprime l'acte paradoxal par lequel le divin accepte de se limiter
volontairement, de se "vider" de sa gloire divine pour partager pleinement la condition
humaine. Dans la théologie chrétienne, cette "autodéposition" divine constitue le coeur
méme du mystére de l'Incarnation.

La kénose dans la tradition orthodoxe

C'est particulierement dans la théologie orthodoxe que la kénose a été développée avec
profondeur. Des penseurs comme Vladimir Lossky ou Paul Evdokimov ont souligné que cet
abaissement divin n'est pas un appauvrissement mais révele paradoxalement la nature
méme de Dieu comme amour qui se donne. Pour la spiritualité orthodoxe, la kénose divine
trouve son expression liturgique dans la "descente" de 'Esprit Saint lors de l'épiclese
eucharistique, et son écho dans l'asceése monastique comme chemin de dépouillement.

La kénose et la pauvreté spirituelle chez Maitre Eckhart

Cette conception trouve un écho remarquable dans la pensée de Maitre Eckhart, mystique
rhénan du Xllle siecle, particulierement dans son sermon sur les "pauvres en esprit". Pour
Eckhart, la pauvreté spirituelle véritable ne se limite pas au détachement matériel, mais
exige un dépouillement radical de la volonté et méme du savoir. "L'homme pauvre est celui
qui ne veut rien, ne sait rien et n'a rien", écrit-il, poussant a son ultime conséquence l'idée
de kénose. Cette pauvreté spirituelle n'est pas négation stérile mais condition d'une
plénitude paradoxale : c'est dans ce vide créé par le détachement que peut se manifester
la présence divine sans entrave.

Eckhart affirme que "l'lhomme doit étre aussi vide de sa propre connaissance qu'il l'était
lorsqu'il n'était pas". Cette vacuité radicale permet l'union mystique, l'engendrement du
Verbe dans 'ame. Par cette voie du dépouillement, Eckhart propose une approche qui
s'oppose aux mystiques de l'affirmation héroique et de la puissance. Pour lui, c'est
précisément en renongant a toute volonté propre, a toute appropriation, méme spirituelle,
que l'homme atteint sa véritable stature. "Si tu veux étre parfaitement rempli de toute
joie et de toute consolation, fais en sorte d'étre totalement vide de toi-méme",
conseille-t-il, formulant ainsi l'un des paradoxes fondamentaux de la kénose : la plénitude
par le vide, l'accomplissement par le dépouillement.

En opposition directe avec les idéologies de type « Evola » et leurs avatars contemporains
qui glorifient la puissance et l'affirmation de soi dans le combat, la voie eckhartienne de la
pauvreté spirituelle rappelle que la véritable force réside dans l'abandon des prétentions
de Uego. Elle nous invite a reconsidérer la béatitude promise aux "pauvres en esprit" non
comme une consolation pour les faibles, mais comme la reconnaissance prophétique que
le dépouillement constitue la voie royale vers l'accomplissement authentique. Dans un
monde fasciné par les démonstrations de puissance et les promesses d'affirmation



identitaire, cette sagesse du dépouillement volontaire demeure plus que jamais
nécessaire.

Et pour enfoncer le clou, s’oublier pour atteindre Uefficacité maximum, c’est la voie méme
de 'art martial et en particulier UAikido.

La kénose comme modele spirituel

Au-dela de sa dimension christologique, la kénose propose un paradigme spirituel
universel. Elle suggere que la véritable réalisation de soi passe paradoxalement par un
décentrement, un "oubli de soi" qui n'est pas négation mais transfiguration. Dans cette
perspective, l'étre humain ne s'accomplit pleinement qu'en cessant de se cramponner a
son ego pour s'ouvrir a une réalité qui le dépasse.

Cette dynamique se retrouve dans de nombreuses traditions spirituelles :
e Dansle bouddhisme, l'idée de vacuité (Sunyata) et le détachement du soi

e Dans la mystique soufie, 'effacement (fana) devant la présence divine

e Dans latradition juive hassidique, 'humilité (bitul) comme condition de la
communion avec Dieu

Applications contemporaines
La kénose offre également des perspectives fécondes pour notre époque :
Dans l'éthique relationnelle

Le philosophe Emmanuel Levinas décline une forme de kénose, un modéle pour penser la
relation a autrui comme responsabilité infinie qui précede toute affirmation du moi. La
véritable rencontre suppose un décentrement, une hospitalité radicale envers l'altérité.

Dans la psychologie et le développement personnel

Des psychologues comme Carl Rogers ont souligné l'importance de l'écoute empathique
comme forme de "videment" de soi pour accueillir authentiquement l'expérience d'autrui.
Cette "présence absente" semble presque une réplique, dans cette ontologie régionale, de
la kenose christique

Dans l'écologie

Certains théologiens comme Jirgen Moltmann proposent une "écologie kénotique" ou
'étre humain est invité 8 abandonner sa posture de domination pour entrer dans une
relation de réciprocité avec la création, imitant ainsi le dépouillement divin.



La kénose et l'art

La démarche artistique offre un parallele saisissant avec la kénose. L'artiste authentique
doit souvent s'effacer, se vider de ses préconceptions pour laisser advenir 'ccuvre. On
pense particuliecrement a l'art théatral, ou l'acteur, comme le soulignait Louis Jouvet, doit
"se dépouiller" pour incarner véritablement un personnage.

Henri Maldiney, philosophe francais majeur de la phénoménologie, a particulierement
approfondi cette dimension de l'expérience artistique. Pour Maldiney, l'art véritable
procede d'une ouverture radicale a ce qu'il nomme le "surgissement de l'événement".
L'artiste doit pratiquer une forme de disponibilité radicale, la "transpassibilité", capacité a
se laisser traverser par ce qui advient sans l'enfermer dans des catégories préétablies.
Cette disponibilité fondamentale exige précisément une forme de dépouillement, un
abandon des structures habituelles de perception et de représentation.

Dans son ouvrage "Art et existence", Maldiney développe cette idée que l'artiste
authentique fait l'expérience d'une forme de dépouillement lorsqu'il se met a l'écoute du
"rythme" fondamental de l'existence. Le "rythme", concept central chez Maldiney, n'est pas
simple mesure mais événement qui restructure l'espace-temps. Pour y accéder, l'artiste
doit consentir a une forme de dépossession, d'effacement de ses préjugés et de ses
intentions préalables. "L'ceuvre s'accomplit dans le retrait de l'artiste".

"Tout ce qui est vrai est paradoxal" (DT Suzuki) : La kénose comme
paradoxe fécond

Ce qui rend la kénose si fascinante est son caractere paradoxal : elle propose que le
chemin vers la plénitude passe par le dépouillement, que l'accomplissement de soi
requiert l'oubli de soi, que la grandeur véritable réside dans 'abaissement volontaire.

Dans un monde souvent dominé par l'affirmation de soi, la compétition et l'accumulation,
la kénose offre un contrepoint radical en suggérant que la véritable puissance peut se
manifester dans une attente sans enjeu, l'acte sans « objectif » (il faudrait développer, ici)
et que l'étre se révele parfois pleinement dans le retrait.

La kénose contre l'idéologie de la guerre sainte : une réfutation d'Evola

La pensée kénotique offre un contrepoint radical aux idéologies prénant l'affirmation
violente et l'exaltation guerriere, particulierement celles défendues par des penseurs
comme Julius Evola. Ce philosophe traditionnel italien du XXe siecle, dans des ouvrages
comme "Métaphysique de la Guerre" ou "Révolte contre le monde moderne", glorifiait la
guerre comme voie d'accomplissement spirituel et exaltait un idéal "héroique" fondé sur la
domination et l'affirmation de soi.

L'approche d'Evola, qui cherchait a légitimer métaphysiquement l'idée de "guerre sainte"
ou de "guerre juste" en s'appuyant sur une lecture déformée de diverses traditions, se situe
aux antipodes de la kénose. Alors que la kénose propose un dépouillement volontaire, un

4



abaissement par amour, la "voie héroique" evolienne prone une exaltation du moi dans
l'affrontement violent. La ou la kénose voit dans la vulnérabilité assumée une force
paradoxale, Evola ne congoit la transcendance que dans l'affirmation impérialiste de la
volonté.

Cette opposition fondamentale révele deux conceptions radicalement différentes de la
spiritualité et de l'accomplissement humain :
1. Lavoie kénotique reconnait que la véritable force peut se manifester dans le
renoncement a la domination, dans l'acceptation d'une vulnérabilité partagée qui
ouvre a la communion véritable.

2. L'idéologie evolienne, en sacralisant la guerre et la domination, reste prisonniéere
d'une vision dualiste qui ne peut concevoir la rencontre avec l'autre que sur le mode
de l'affrontement ou de la soumission.

La kénose nous rappelle ainsi que la véritable "guerre sainte" n'est pas celle menée contre
des ennemis extérieurs, mais celle, intérieure, contre notre propension a l'affirmation
égoique au détriment d'autrui. Elle substitue a 'héroisme martial une forme plus subtile et
exigeante de courage : celui du dépouillement, du don sans attente de retour, de
l'ouverture inconditionnelle a l'altérité comme approche de l'infini et du divin (Levinas).

Face aux résurgences contemporaines des idéologies exaltant la force et la domination, la
sagesse, c'est la legon de la kénose, rappelle que la grandeur véritable ne réside pas dans
'écrasement de l'autre mais dans la capacité a s'effacer pour lui faire place, pas dans
l'affirmation conquérante mais dans le service humble, pas dans la guerre mais dans la
paix qui nait du renoncement a toute volonté de puissance.

Cette effacement n'est pas renoncement mais une attention a l'autre, condition pour une
rencontre transformatrice. qui vous arrache a votre monde quotidien.

Conclusion

La kénose, bien que profondément ancrée dans la théologie chrétienne, transcende son
cadre d'origine pour offrir une sagesse universelle sur la nature du don, de la
transformation et de l'accomplissement authentique. Elle nous invite a considérer que nos
existences ne s'épanouissent pleinement que dans ce mouvement paradoxal d'ouverture
et de décentrement, ou l'on devient davantage soi-méme en acceptant de se dépouiller.

Dans nos sociétés contemporaines marquées par lindividualisme et la recherche
d'affirmation personnelle, la kénose propose une voie alternative : celle d'une force qui se
révele dans la faiblesse assumée, d'une présence qui se manifeste dans l'effacement,
d'une plénitude qui nait du dépouillement. En cela, elle constitue non seulement un
concept théologique majeur, mais aussi une sagesse existentielle d'une étonnante
actualité.



