
 

 

04/06/2025 

 

  

Nagarjuna contre le 
néolibéralisme 
Pour une éthique de l’interdépendance 

 

Lucien Lemaire 
      



Table des matières 

I. L’anthropologie néolibérale : cartographie d’un désastre ......................................... 1 

II. L'actualité inattendue d'un philosophe indien du IIe siècle .................................. 3 

III. Déconstruction de l'individu comme existant ......................................................... 4 

L'illusion de l'autonomie substantielle ........................................................................... 4 

Une méthode de déconstruction appliquée aux concepts économiques ..................... 4 

IV. L'interdépendance contre l'individualisme : La co-production conditionnelle 

comme fondement éthique ................................................................................................. 6 

Redéfinir la vacuité : De la destruction à la relation ....................................................... 6 

L'idéal du bodhisattva contre la compétition ................................................................. 6 

Co-émergence et solidarité ............................................................................................. 7 

V. La voie moyenne comme stratégie politique .............................................................. 8 

Éviter les extrêmes : Ni marché total ni État total .......................................................... 8 

Le tétra lemme appliqué à l'action politique .................................................................. 8 

VI. La parole performative contre la communication néolibérale ............................... 9 

Au-delà de l'information : La transformation par la parole ............................................ 9 

Vers une communication libératrice ............................................................................... 9 

VII. Contre le vide politique, une politique de la vacuité ............................................. 10 

Économie de l'interdépendance ................................................................................... 10 

Démocratie participative et délibérative ...................................................................... 10 

Écologie de l'interdépendance ...................................................................................... 10 

Critique de l'anthropocentrisme (pas de sujet clos) .................................................... 11 

VIII. Conclusion : l'absence de fondement, une expérience libératrice" ................. 12 

IX. Glossaire des principaux concepts ........................................................................ 14 



X. Bibliographie .............................................................................................................. 16 

 

 

 



1 

 

I. L’anthropologie néolibérale : cartographie d’un 

désastre  

Notre époque se caractérise par le règne de la Technique pour reprendre la 

dénomination Heideggérienne. Il faut entendre, ici, par technique, non pas la 

technologie, l’électricité, les hôpitaux… mais une manière de concevoir le monde comme 

stock de ressources inépuisable à disposition de la volonté de maîtrise des hommes. 

L’ére de la technique se fonde sur quelques représentations imaginaires non 

questionnées : 

• L’économie de marché comme référence absolue. 

• La rationalité, l’efficacité économique, la rentabilité comme seul 

objectif. 

• La domination culturelle totalitaire de la science et de la technique. 

• L’omniprésence de la gestion et la réification récupératrice de tout ce qui 

est proprement humain. 

• Le déploiement bureaucratique des processus et des procédures qui les 

accompagnent. 

Tout cela dessine un système de valeur qui dévitalise l’imaginaire instituant au profit 

d’une vision définitivement technologique du monde. 

• Précarisation structurelle. 

• Les tactiques d’influence et de pouvoir prennent le pas sur la vision. 

• Le calculable est l’unique critère de vérité. 

• Les technologies de l’information substituent à la pensée la 

pluralité des opinions : dans le monde des réseaux sociaux, tout se 

vaut. 

L’empire du management organise le nivellement des cultures au profit du marché 

généralisé. 



2 

 

Le ressort ontologique du néo libéralisme est la fiction d’un individu libre, mu par ses 

intérêts seuls, en concurrence parfaite avec les autres individus produisant ainsi  un 

ordre spontané représentant l’optimum de l’intégration des informations à un moment 

donné. 

C’est cette ontologie « magique » que le philosophe indien Nagarjuna va mettre à mal. 



3 

 

II. L'actualité inattendue d'un philosophe indien du 

IIe siècle 

À première vue, rien ne semble relier Nagarjuna, maître bouddhiste du IIe siècle 

fondateur de l'école Madhyamaka, aux enjeux politiques contemporains. Pourtant, sa 

méthode dialectique et son éthique de l'interdépendance offrent des outils conceptuels 

puissants pour déconstruire l'idéologie néolibérale et ses mécanismes 

d'asservissement. Plus qu'une simple critique, sa pensée propose une voie alternative 

fondée sur la reconnaissance de notre condition fondamentalement relationnelle. 

Le néolibéralisme ne se contente pas d'être un système économique : il constitue une 

véritable ontologie politique qui impose une vision de l'être humain comme individu 

autonome, rationnel et maximisateur. Cette anthropologie néolibérale repose sur  

l'illusion de l’existence d’un "être en  propre", d'une essence substantielle et 

autosuffisante, d’une monade autonome. Face à cette fiction, sa philosophie offre 

simultanément une méthode critique  et une éthique alternative (l'interdépendance). 



4 

 

III.  Déconstruction de l'individu comme existant 

L'illusion de l'autonomie substantielle 

Le néolibéralisme érige en dogme central l'existence d'individus dotés d'un "être en 

propre"  : des agents économiques rationnels, autonomes et autosuffisants. Cette vision 

anthropologique légitime la responsabilisation totale de l'individu face à son destin, 

masquant les structures systémiques d'oppression derrière le mythe de la liberté de 

choix. 

Nagarjuna développe dans ses Mūlamadhyamakakārikā une critique radicale de cette 

notion d'être en propre. Selon lui, "si les choses avaient un être propre, elles seraient 

incapables d'agir". Un être doté d'une nature intrinsèque serait par définition clos sur 

lui-même, inerte, incapable d'interaction - comme les monades sans fenêtre de Leibniz 

que critiquait déjà Kant. 

Cette critique résonne directement avec l'expérience contemporaine : l'individu 

néolibéral, supposé libre et autonome, se trouve paradoxalement paralysé par sa 

pseudo-autonomie. Coupé des solidarités collectives, sommé d'être "entrepreneur de 

lui-même", il devient effectivement inerte socialement et politiquement. 

Une méthode de déconstruction appliquée aux concepts 

économiques 

Nagarjuna propose une méthode d’une redoutable efficacité qui consiste à pousser les 

concepts jusqu'à leurs conséquences logiques pour en révéler les contradictions 

internes. Appliquée aux notions-clés du néolibéralisme, cette méthode révèle leur 

caractère auto-destructeur : 

• La concurrence libre et non faussée : Si tous les agents économiques étaient 

réellement libres et rationnels, ils tendraient vers l'équilibre parfait, annulant 

paradoxalement toute concurrence. 

• La main invisible du marché : Cette métaphore présuppose à la fois l'autonomie 

complète des agents et leur coordination mystérieuse – ce qui constitue en soi 

une contradiction logique . 



5 

 

• L'entrepreneur de soi : Notion qui suppose simultanément l'auto-création 

(impossibilité logique) et la soumission aux lois du marché (hétéronomie). 

Comme le montre Nagarjuna  "les adversaires se contredisent par leurs propres 

prémisses". 



6 

 

IV. L'interdépendance contre l'individualisme : La 

co-production conditionnelle comme fondement 

éthique 

Redéfinir la vacuité : De la destruction à la relation 

L'erreur fondamentale consiste à interpréter la sunyata (vacuité) comme un nihilisme. 

Nagarjuna précise : "L'être dépendant des étants, cela a été appelé vacuité". Être vide 

d'être propre ne signifie pas être néant, mais être constitué par ses relations. 

Cette redéfinition ontologique a des implications politiques majeures. L'individu n'est 

pas une fiction à dissoudre, mais un nœud de relations à reconnaître et cultiver. Face à 

l'atomisation néolibérale, l'éthique, ici, propose de "comprendre  l'interdépendance" 

comme réalité fondamentale. 

L'idéal du bodhisattva contre la compétition 

Le bodhisattva , l’être en chemin, incarne une alternative radicale à l'anthropologie 

néolibérale en mettant la « compassion », c’est-à-dire la compréhension profonde de 

l’interdépendance de tous les êtres et  sa conséquence éthique ,  au cœur de son projet 

Trois caractéristiques s'opposent directement à l'ethos néolibéral : 

1. La libération collective plutôt qu'individuelle 

2. L'auto transformation pour prendre conscience que l’autre est un autre moi-

même 

3. L'engagement dans le monde plutôt que la fuite dans un « refuge » spirituel 

Cette éthique ne relève pas de l'altruisme sacrificiel mais de la reconnaissance lucide 

de notre condition interdépendante. Comme le formule Nagarjuna : "Il n'y a aucune 

différence entre le saṃsāra et le nirvāṇa" (ie : entre le monde de l’illusion et la réalité 

ultime)  - la libération s'actualise dans la transformation de notre rapport au monde, 

non dans sa fuite. 



7 

 

Co-émergence et solidarité 

Le concept de co-émergence offre un modèle alternatif à la causalité productiviste 

néolibérale. Plutôt que des causes efficientes produisant mécaniquement des effets, 

Nagarjuna propose l'image des "gerbes de roseau appuyées l'une contre l'autre" : 

support mutuel sans fondement substantiel mais reliés par un réseau de relations 

Cette vision inspire une politique de la co-émergence : les luttes ne consistent plus à 

conquérir le pouvoir mais à créer des espaces de co-émergence où de nouvelles formes 

de vie deviennent possibles. 



8 

 

V.  La voie moyenne comme stratégie politique 

Éviter les extrêmes : Ni marché total ni État total 

Le madhyamaka (voie moyenne) ne constitue pas un centrisme mou mais une stratégie 

dialectique sophistiquée. Nagarjuna formule : "Le Bienheureux (ie : Le Bouddha) a récusé 

l'un comme l'autre des assertions de dire 'il y a' et dire 'il n'y a pas'". 

Politiquement, cela signifie éviter deux écueils symétriques : 

• L'extrême libéralisme : sacralisation du marché comme mécanisme de vérité 

• L'extrême étatiste : sacralisation de l'État comme instance de justice 

La voie moyenne propose une politique expérimentale : ni dogmatisme idéologique ni 

pragmatisme sans principes, mais ajustement constant aux conditions concrètes. 

Le tétra lemme appliqué à l'action politique 

Le tétralemme , cette arme logique fatale de Nagarjuna), offre un outil sophistiqué pour 

naviguer dans la complexité politique. Face à une alternative binaire (par exemple : 

réforme vs révolution), il propose quatre positions : 

4. Ni réforme (reproduction du système) 

5. Ni révolution (chaos destructeur)  

6. Ni réforme et révolution (impossibilité pratique) 

7. Ni ni-réforme ni non-révolution (ouverture créative) 

Cette quatrième voie ouvre un espace d'invention politique au-delà des alternatives 

préconçues. 



9 

 

VI. La parole performative contre la communication 

néolibérale 

Au-delà de l'information : La transformation par la parole 

Nagarjuna distingue sa parole des thèses dogmatiques : "Si j'avançais une quelconque 

proposition, cette erreur serait mienne. Mais je n'avance aucune proposition". Sa 

parole n'informe pas mais transforme - elle est performative plutôt qu'assertive. 

Cette conception s'oppose frontalement à la communication néolibérale qui réduit la 

parole à transmission d'information dans un marché des idées. La parole  vise ici la 

transformation du rapport au monde, non l'accumulation de connaissances. 

Vers une communication libératrice 

Cette méthode inspire une pédagogie de la libération : la mise en abime 

• Laisser l'adversaire s'avancer plutôt qu'imposer ses thèses 

• Révéler les contradictions internes des discours dominants 

• Ouvrir des espaces de questionnement plutôt que fournir des réponses 

• Se dissoudre une fois la transformation accomplie (échelle de Wittgenstein ou 

radeau du Bouddha) 



10 

 

VII.  Contre le vide politique, une politique de la 

vacuité 

Économie de l'interdépendance 

Concrètement, une éthique de la vacuité peut inspirer des modèles économiques 

alternatifs en déployant toutes les conséquences de l’inter dépendance issue de la co-

production conditionnelle : 

• Économie sociale et solidaire reconnaissant l'interdépendance productive 

• Communs comme espaces de co-émergence 

• Décroissance conviviale comme équilibre entre croissance destructrice et 

austérité punitive 

• Revenu universel comme reconnaissance de l'interdépendance sociale 

Démocratie participative et délibérative 

La méthode dialectique nourrit une démocratie post-représentative qui peut renvoyer 

à la démocratie radicale chez Castoriadis : 

• Assemblées citoyennes comme dispositif de co-construction des règles des 

règles communes : autonomie. 

• Démocratie délibérative (disputatio) privilégiant la transformation des positions 

sur leur affrontement 

• Rotation des responsabilités évitant la substantialisation du pouvoir 

• Décision par consensus après épuisement des contradictions 

Écologie de l'interdépendance 

L'écologie politique trouve dans Nagarjuna des ressources conceptuelles majeures : 



11 

 

 

 

Critique de l'anthropocentrisme (pas de sujet clos)  

Reconnaissance de l'interdépendance écologique entre humains et non-humains 

• Sobriété comme voie moyenne entre consumérisme et ascétisme 

• Résilience plutôt que contrôle technologique 



12 

 

VIII. Conclusion : l'absence de fondement, une 

expérience libératrice" 

Francisco Varela, formule l'enjeu ultime de la réalisation de la déconstruction qu’opère 

Nagarjuna : "vivre l'absence de fondement comme expérience profonde de 

réalisation". Cette formule résume parfaitement les effets de dévoilement de la 

dissolution logique de l’asservissement néolibéral. 

Le néolibéralisme tire sa force de nos angoisses face à l'incertitude. Il promet la sécurité 

ontologique par la propriété privée, la croissance perpétuelle, la compétition 

méritocratique. Mais cette sécurité fantasmée produit exactement son contraire : 

précarisation généralisée, crise écologique, délitement social. 

Nagarjuna propose un renversement radical : accepter l'absence de fondement comme 

condition de liberté. Comme il le formule : "Je ne serai pas, je n'ai pas, et je n'aurai pas, 

cela effraie tous les esprits enfantins, mais cela fait disparaître la peur chez les sages". 

Cette acceptation n'est pas résignation mais libération créative. Débarrassés de 

l'obsession du contrôle et de la propriété, nous devenons disponibles à la co-émergence 

de formes de vie inédites. La politique nagarjunienne ne promet pas un monde parfait 

mais un monde vivable - c'est-à-dire un monde où l'interdépendance est reconnue, 

cultivée et célébrée. 

Face à l'asservissement néolibéral, Nagarjuna nous invite ainsi à un double geste : 

déconstruire les fictions individualistes par l'examen critique, et expérimenter 

l'interdépendance par l'engagement compassionnel. Non pas pour construire un 

nouveau système total, mais pour ouvrir des espaces de respiration où la vie peut 

s'épanouir autrement. 

La voie moyenne nagarjunienne n'est donc ni une éthique de plus ni une méthode parmi 

d'autres : elle constitue une ontologie politique alternative qui transforme 

radicalement notre compréhension de l'action collective et de la libération. En ces temps 

de crise systémique, cette sagesse bi-millénaire révèle une actualité saisissante. 



13 

 

Qu’on ne s’y trompe pas, n’en déplaise à ceux qui naturalisent l’autonomie, en 

déconstruisant nos illusions par sa logique implacable ,Nagarjuna nous aide 

concrètement à voir le monde tel qu’il est, à nous plonger dans la réalité ultime.  

Des physiciens comme Carlo Roveli, des philosophes comme Michel Bitbol développent 

, à partir de cette position, leur épistémologie relationnelle qui fait disparaitre les 

contradictions de la mécanique quantique dés lors que l’on renonce à la concrétude du 

réel. 

 



14 

 

IX. Glossaire des principaux concepts 

Bodhisattva (bodhisattva) : "Être d'éveil". Dans le bouddhisme Mahayana, être 

déterminé à atteindre l'éveil pour le bien de tous les êtres sensibles plutôt que pour sa 

seule libération personnelle. Incarne une alternative radicale à l'individualisme 

néolibéral par son engagement compassionnel envers la libération collective. 

Co-émergence (sahajāta) : Concept nagarjunien désignant l'apparition simultanée et 

interdépendante des phénomènes, sans antériorité causale. Illustré par l'exemple des 

gerbes de roseau qui se soutiennent mutuellement. S'oppose à la causalité productiviste 

linéaire du capitalisme. 

Dharma (dharma) : Terme polysémique désignant les phénomènes, les enseignements 

du Bouddha, ou la réalité ultime. Dans le contexte politique, renvoie aux principes 

éthiques guidant l'action juste et l'organisation sociale harmonieuse. 

Madhyamaka (madhyamaka) : "Voie du Milieu". École philosophique fondée par 

Nagarjuna évitant les extrêmes de l'existence et de la non-existence intrinsèques. 

Comme stratégie politique, permet d'éviter les dogmatismes idéologiques tout en 

maintenant un engagement éthique ferme. 

Néolibéralisme : Idéologie économique et politique dominant depuis les années 1980, 

promouvant la dérégulation, la privatisation et l'individualisme concurrentiel. Fondé sur 

le mythe de l'agent économique rationnel et autonome, il impose une anthropologie de 

l'être propre (svabhāva) généralisée. 

Nirvāṇa (nirvāṇa) : Extinction des passions, état de libération ultime. Selon Nagarjuna, 

sans différence avec le saṃsāra correctement perçu. Politiquement, désigne la 

possibilité d'une transformation radicale du rapport au monde sans fuite hors du monde. 

Parikṣā (parikṣā) : Examen critique, investigation minutieuse. Méthode analytique de 

Nagarjuna consistant à déconstruire les concepts en révélant leurs contradictions 

internes. Outil de critique idéologique particulièrement efficace contre les dogmes 

néolibéraux. 

Pratītyasamutpāda (pratītyasamutpāda) : Co-production en dépendance, 

interdépendance. Principe central du bouddhisme selon lequel tout phénomène dépend 



15 

 

de causes et conditions multiples. Fonde une ontologie relationnelle s'opposant à 

l'illusion d'autonomie individuelle. 

Pramāṇa (pramāṇa) : Moyen de connaissance valide (perception, inférence, 

témoignage). Nagarjuna montre leur interdépendance circulaire, déconstruisant 

l'épistémologie objectiviste qui légitime la domination technocratique. 

Prasaṅga (prasaṅga) : Réduction à l'absurde. Méthode dialectique consistant à pousser 

les conséquences des thèses adverses jusqu'à leur contradiction. Stratégie rhétorique 

permettant de révéler l'incohérence des discours dominants sans imposer de contre-

doctrine. 

Saṃsāra (saṃsāra) : Cycle des renaissances, existence conditionnée. 

Métaphoriquement, désigne l'enfermement dans les structures de répétition et de 

souffrance. Le système néolibéral constitue une forme contemporaine de saṃsāra. 

Śūnyatā (śūnyatā) : Vacuité, vide d'être propre. Concept central du Madhyamaka 

signifiant interdépendance et absence d'existence intrinsèque. Ne désigne pas le néant 

mais la relationnalité fondamentale de tous les phénomènes. Fonde une critique radicale 

de l'individualisme. 

Svabhāva (svabhāva) : Être propre, nature intrinsèque, essence substantielle. Illusion 

fondamentale que combat Nagarjuna. L'anthropologie néolibérale repose entièrement 

sur cette fiction d'individus autonomes et autosuffisants. 

Tétralemme (catuṣkoṭi) : Structure logique à quatre propositions utilisée pour dépasser 

les alternatives binaires : A, non-A, A et non-A, ni A ni non-A. Outil sophistiqué pour ouvrir 

des espaces créatifs au-delà des oppositions stériles. 

Vigrahavyavartanī : "Réfutation des objections" ou "Mettre fin aux controverses". Traité 

de Nagarjuna répondant aux critiques des écoles abhidharmiques. Modèle de réponse 

dialectique aux objections systémiques. 

Voie moyenne : Traduction de madhyamaka. Stratégie évitant les extrêmes tout en 

maintenant un engagement éthique. Politiquement, permet de naviguer entre 

réformisme et révolutionnarisme stériles pour inventer des alternatives créatives. 

 



16 

 

X. Bibliographie 

Nagarjuna 

• Mūlamadhyamakakārikā, traduit par Guy Bugault, Les Stances du milieu par 

excellence, Paris, Gallimard, 2002. 

• Vigrahavyavartanī, traduit par Michel Bitbol, Mettre fin aux controverses, Paris, 

Cerf, 2020. 

• Ratnāvalī, traduit par Philippe Cornu, in L'Enseignement du Bouddha, Paris, Seuil, 

2009. 

• Śūnyatāsaptati, in David Ross Komito, Nagarjuna's Seventy Stanzas, Ithaca, 

Snow Lion, 1987. 

Études sur Nagarjuna 

• Bitbol, Michel, À l'intérieur du monde, Paris, Grasset, 2010. 

• Bugault, Guy, L'Inde pense-t-elle ?, Paris, PUF, 1994. 

• Cornu, Philippe, Nagarjuna et la voie du milieu, Paris, Seuil, 1997. 

Bouddhisme engagé 

• Thich Nhat Hanh, Pour une métamorphose de l'esprit, Paris, La Table Ronde, 

2006. 

Critiques de l'économie marchande 

• Gorz, André, Critique de la raison économique, Paris, Galilée, 1989. 

• Gorz, André, Écologica, Paris, Galilée, 2008. 

• Illich, Ivan, La Convivialité, Paris, Seuil, 1973. 

• Latouche, Serge, Petit traité de la décroissance sereine, Paris, Mille et une nuits, 

2007. 

• Polanyi, Karl, La Grande Transformation, Paris, Gallimard, 1983. 

Sciences cognitives et énaction 

• Varela, Francisco J., L'Inscription corporelle de l'esprit, Paris, Seuil, 1993. 

• Varela, Francisco J., Quel savoir pour l'éthique ?, Paris, La Découverte, 1996. 

 



17 

 

Théorie des communs 

• Dardot, Pierre & Laval, Christian, Commun. Essai sur la révolution au XXIe siècle, 

Paris, La Découverte, 2014. 

 


