
  

16/05/2023 

 

  

Darwin trahi - Darwin retrouvé 
L’éthique contre l’instrumentalisation néo libérale 

Lucien Lemaire 
      

 



1 

 

Table des matières 

Darwin réconcilié : De la compétition à la coopération, le véritable moteur de l'évolution ........................... 1 

Abstract ............................................................................................................................................ 1 

Introduction ....................................................................................................................................... 1 

Les dévoyements historiques du darwinisme ....................................................................................... 1 

Le darwinisme social : une trahison conceptuelle ..................................................................... 1 

La sociobiologie extrême : réductionnisme génétique .............................................................. 2 

La réalité darwinienne : l'avantage sélectif de la coopération ................................................................ 2 

Les mécanismes évolutifs de la coopération ............................................................................. 2 

Les preuves empiriques dans la nature ..................................................................................... 3 

La coopération comme moteur du passage nature-culture ................................................................... 3 

L'émergence des capacités proto-culturelles ........................................................................... 3 

Le seuil anthropologique ............................................................................................................ 4 

L'éthique comme horizon darwinien .................................................................................................... 4 

L'émergence évolutive de la capacité éthique .......................................................................... 4 

La dialectique des paradigmes éthiques ................................................................................... 5 

L'éthique comme dépassement créateur .................................................................................. 5 

Les implications contemporaines ....................................................................................................... 6 

Réconcilier biologie et humanisme ............................................................................................ 6 

Implications pour les sociétés contemporaines ....................................................................... 6 

Conclusion : Darwin réconcilié ........................................................................................................... 6 

Glossaire ........................................................................................................................................... 8 

Principales figures évoquées .............................................................................................................. 8 

Bibliographic sommaire .................................................................................................................... 10 

Sources classiques.................................................................................................................... 10 

Évolution et coopération ........................................................................................................... 10 



2 

 

Éthique et philosophie morale ................................................................................................. 10 

Synthèses interdisciplinaires.................................................................................................... 10 

 



1 

 

Darwin réconcilié : De la compétition à la coopération, le 
véritable moteur de l'évolution 
Abstract 

Cet article propose une relecture de l'héritage darwinien en démontrant que les 
dévoiements historiques de la théorie de l'évolution (darwinisme social, sociobiologie 
réductionniste) ont occulté le rôle fondamental de la coopération dans la sélection 
naturelle. Contrairement aux interprétations compétitives dominantes, l'évolution a 
massivement privilégié les stratégies coopératives, créant les conditions du passage de la 
nature à la culture chez Homo sapiens. Cette coopération évolutivement ancrée constitue 
le substrat biologique sur lequel s'édifie l'éthique humaine. L'analyse révèle comment les 
deux paradigmes éthiques contemporains - principiel et relationnel - s'articulent 
naturellement avec notre héritage coopératif, offrant une réconciliation entre sciences 
biologiques et humanisme. Cette perspective éclaire les enjeux sociétaux actuels et ouvre 
des voies nouvelles pour penser l'organisation des sociétés humaines en cohérence avec 
notre nature profondément coopérative. 

Mots-clés : Évolution, coopération, darwinisme social, éthique, sélection naturelle, culture, 
altruisme, Ricoeur 

Introduction 

Peu de théories scientifiques ont été autant détournées de leur sens originel que celle de 
Charles Darwin. La théorie de l'évolution par sélection naturelle, formulée avec rigueur dans 
L'Origine des espèces (1859), a subi des interprétations fallacieuses qui ont durablement 
marqué les consciences. Du darwinisme social du XIXe siècle aux dérives de certaines 
approches sociobiologiques, l'héritage darwinien a été instrumentalisé pour justifier des 
idéologies de domination et de compétition impitoyable. 

Cette récupération idéologique a occulté une dimension fondamentale de l'évolution : loin 
d'être uniquement régie par une "lutte pour la vie" brutale, la sélection naturelle a 
massivement privilégié la coopération. Cette coopération, bien comprise, constitue même 
le mécanisme clé qui a permis le passage de la nature à la culture, marquant l'émergence 
de notre humanité. 

Les dévoyements historiques du darwinisme 

Le darwinisme social : une trahison conceptuelle 

Le darwinisme social, popularisé par Herbert Spencer dès les années 1860, constitue la 
première et plus célèbre déformation de la pensée darwinienne. Spencer, qui a d'ailleurs 



2 

 

forgé l'expression "survie du plus apte" (survival of the fittest) souvent attribuée à tort à 
Darwin, a transposé mécaniquement les mécanismes évolutifs aux sociétés humaines. 

Cette transposition repose sur plusieurs contresens majeurs : 

L'individualisme radical : Le darwinisme social réduit l'évolution à une compétition entre 
individus isolés, ignorant que Darwin lui-même insistait sur l'importance des groupes et des 
communautés dans la survie des espèces. 

La confusion entre "apte" et "fort" : L'expression "survie du plus apte" a été interprétée 
comme "survie du plus fort physiquement ou économiquement", alors que l'aptitude 
(fitness) désigne en biologie la capacité à se reproduire et à transmettre ses gènes, ce qui 
inclut des stratégies coopératives. 

Le transfert illégitime vers le social : Spencer et ses disciples ont utilisé cette vision 
déformée pour justifier le capitalisme sauvage, l'impérialisme et les inégalités sociales, 
présentant la domination économique comme un phénomène "naturel" et donc légitime. 

La sociobiologie extrême : réductionnisme génétique 

Au XXe siècle, certaines approches sociobiologiques ont perpétué ces erreurs 
d'interprétation, bien que sous une forme plus sophistiquée. Edward O. Wilson et ses 
épigones ont parfois succombé à un réductionnisme génétique qui explique tous les 
comportements humains par des déterminismes biologiques. 

Cette approche présente plusieurs écueils : 

Le déterminisme génétique absolu : Tout comportement social serait programmé 
génétiquement, niant la plasticité comportementale et culturelle propre à l'espèce 
humaine. 

L'anthropomorphisme des gènes : La métaphore du "gène égoïste" de Richard Dawkins, 
bien qu'éclairante sur certains aspects, a parfois été comprise littéralement, comme si les 
gènes avaient des intentions stratégiques. 

L'ignorance de l'épigenèse : Ces approches sous-estiment les interactions complexes 
entre gènes, environnement et culture qui façonnent réellement les comportements. 

La réalité darwinienne : l'avantage sélectif de la coopération 

Les mécanismes évolutifs de la coopération 

Contrairement aux caricatures du darwinisme social, Darwin lui-même avait identifié les 
avantages sélectifs de la coopération. La recherche moderne a confirmé et affiné cette 
intuition, révélant que la coopération constitue une stratégie évolutive majeure. 



3 

 

La sélection de groupe : Les groupes coopératifs survivent mieux que les groupes 
composés d'individus purement égoïstes. Cette sélection multi-niveaux explique 
l'émergence de comportements apparemment altruistes. 

La réciprocité : Le principe "donnant-donnant" crée des bénéfices mutuels durables. Les 
individus capables de coopération réciprocque ont un avantage reproductif sur les 
"tricheurs" dans les interactions répétées. 

La sélection de parentèle : Les comportements d'entraide envers les apparentés favorisent 
la transmission des gènes partagés, expliquant l'altruisme familial par un calcul génétique 
indirect. 

Les preuves empiriques dans la nature 

L'observation du monde vivant révèle l'omniprésence de la coopération : 

Les sociétés d'insectes : Abeilles, fourmis et termites ont développé des sociétés ultra-
coopératives où les individus sacrifient leur reproduction individuelle au profit du groupe. 

Les mammifères sociaux : Loups, dauphins, primates montrent des comportements 
coopératifs sophistiqués : chasse coordonnée, partage des ressources, protection 
collective des jeunes. 

Les symbioses : De la flore intestinale aux lichens, la coopération inter-espèces structure 
fondamentalement les écosystèmes. 

L'évolution des capacités cognitives : Le développement du cerveau chez les primates 
corrèle avec la complexité sociale, suggérant que l'intelligence a évolué pour gérer les 
relations coopératives. 

La coopération comme moteur du passage nature-culture 

L'émergence des capacités proto-culturelles 

La coopération a créé les conditions d'émergence de capacités proto-culturelles chez nos 
ancêtres hominidés : 

La communication complexe : La coordination de groupes exige des systèmes de 
communication sophistiqués. La pression sélective vers la coopération a favorisé l'évolution 
du langage. 

La transmission culturelle : L'apprentissage social et l'imitation, nécessaires à la 
coopération efficace, ont permis l'accumulation et la transmission de savoirs non-
génétiques. 

La spécialisation des rôles : La division du travail coopératif a libéré du temps et de 
l'énergie pour des activités non directement liées à la survie : art, spiritualité, réflexion 
abstraite. 



4 

 

Le seuil anthropologique 

Chez Homo sapiens, la coopération atteint un niveau qualitatif inédit qui marque le passage 
décisif de la nature à la culture : 

La coopération avec les non-apparentés : L'humain développe une capacité unique à 
coopérer massivement avec des individus génétiquement non apparentés, dépassant les 
limites de la sélection de parentèle. 

Les institutions culturelles : Règles, normes, rituels et institutions émergent pour stabiliser 
et amplifier la coopération au-delà des limites biologiques. 

L'accumulation culturelle : Les acquis culturels s'accumulent de génération en génération 
(effet de cliquet culturel), créant une évolution culturelle parallèle et bien plus rapide que 
l'évolution biologique. 

L'empathie cognitive : La capacité à se représenter mentalement les états d'autrui (théorie 
de l'esprit) permet une coopération intentionnelle et planifiée. 

L'éthique comme horizon darwinien 

L'émergence évolutive de la capacité éthique 

La coopération évolutive ne s'arrête pas à la transmission culturelle : elle constitue le 
substrat biologique sur lequel s'édifie la capacité éthique proprement humaine. L'éthique, 
loin d'être une construction purement culturelle déconnectée de notre nature, prolonge et 
transcende nos dispositions coopératives innées. 

Cette perspective rejoint l'intuition de Paul Ricoeur qui structure l'éthique autour de trois 
pôles indissociables : le "Je peux" (liberté), le "Tu es" (altérité) et le "Nous sommes 
ensemble" (normes collectives). Chacun de ces pôles trouve sa genèse dans l'évolution 
coopérative : 

 

Le pôle de la liberté ("Je peux") : La 
liberté éthique humaine émerge de la 
plasticité comportementale 
développée par la coopération. 
Contrairement aux animaux dont les 
comportements sociaux sont 
largement programmés 
génétiquement, l'humain a développé 
une capacité de choix délibéré entre 
différentes stratégies d'action. Cette 
liberté n'est pas une rupture avec la 



5 

 

nature mais l'aboutissement de l'évolution coopérative qui a favorisé la flexibilité 
comportementale. 

Le pôle de l'altérité ("Tu es") : La reconnaissance de l'autre comme autre, fondement de 
l'éthique selon Emmanuel Levinas, s'enracine dans les capacités d'empathie et de théorie 
de l'esprit développées par la coopération intergroupes. L'évolution a sélectionné des 
individus capables de comprendre et d'anticiper les intentions d'autrui, créant les 
conditions neurobiologiques de la responsabilité éthique. 

Le pôle des normes collectives ("Nous sommes ensemble") : L'émergence d'institutions, 
de règles et de valeurs partagées prolonge naturellement les mécanismes de régulation 
sociale développés dans les groupes coopératifs. La justice, définie par Ricoeur comme "ce 
référentiel qui permet que la liberté des uns vaille autant que la liberté des autres", constitue 
une extension culturelle des mécanismes de réciprocité équitable sélectionnés par 
l'évolution. 

La dialectique des paradigmes éthiques 

L'héritage coopératif de l'évolution éclaire également la tension féconde entre les deux 
grands paradigmes éthiques contemporains : 

L'éthique principielle trouve ses racines dans les régularités comportementales favorisées 
par la sélection de groupe. Les principes universels (autonomie, bienfaisance, non-
malfaisance, justice, proportionnalité) correspondent à des stratégies coopératives 
éprouvées qui ont démontré leur efficacité adaptative. Cette éthique de conformité répond 
au besoin évolutif de stabilité et de prévisibilité des interactions sociales. 

L'éthique relationnelle actualise quant à elle la dimension contextuelle et adaptative de la 
coopération évolutive. L'attention au particulier, la responsabilité dans la relation, la prise 
en compte des émotions et de l'empathie correspondent aux mécanismes fins d'ajustement 
coopératif développés pour faire face à la variabilité des situations sociales. 

L'éthique comme dépassement créateur 

L'éthique humaine ne se contente pas de reproduire les mécanismes coopératifs 
biologiques : elle les transcende. Cette transcendance s'exprime dans trois dimensions : 

L'universalisation : L'impératif catégorique kantien - "agis de façon à traiter l'humanité, tant 
dans ta personne que dans celle de tout autre, toujours en même temps comme une fin, et 
jamais simplement comme un moyen" - étend la coopération au-delà des limites 
biologiques de la parentèle et du groupe d'appartenance vers l'humanité tout entière. 

La temporalisation : L'éthique humaine intègre une dimension temporelle absente de la 
coopération animale, prenant en compte les conséquences à long terme et la responsabilité 
envers les générations futures. 



6 

 

La réflexivité : La capacité à questionner nos propres normes morales, à les critiquer et les 
faire évoluer, constitue une dimension spécifiquement humaine qui dépasse les régulations 
sociales animales. 

Les implications contemporaines 

Réconcilier biologie et humanisme 

Cette lecture renouvelée du darwinisme réconcilie la vision scientifique de l'humain avec 
l'humanisme : 

L'altruisme comme adaptation : Les comportements altruistes ne s'opposent pas à 
l'évolution mais en constituent un produit naturel dans certaines conditions. 

La culture comme prolongement de la nature : La culture n'est pas une rupture avec la 
nature mais son prolongement logique, rendu possible par l'évolution de capacités 
coopératives. 

L'éthique comme émergence évolutive : Les systèmes moraux peuvent être compris 
comme des extensions culturelles de dispositions coopératives biologiquement ancrées. 

Implications pour les sociétés contemporaines 

Cette compréhension renouvelée éclaire les enjeux sociaux actuels : 

Critique du néolibéralisme : Les politiques fondées sur la compétition pure ignorent notre 
nature fondamentalement coopérative et peuvent générer des dysfonctionnements 
sociaux. 

Éducation à la coopération : Plutôt que de cultiver uniquement la compétition, l'éducation 
devrait développer les capacités coopératives innées. 

Gestion des biens communs : Les recherches sur la coopération éclairent les conditions 
de gestion durable des ressources partagées (travaux d'Elinor Ostrom). 

Technologies collaboratives : Internet et les réseaux sociaux, malgré leurs ambivalences, 
révèlent et amplifient nos dispositions coopératives naturelles. 

Conclusion : Darwin réconcilié 

L'histoire intellectuelle a trop longtemps opposé Darwin à l'humanisme, la sélection 
naturelle à la coopération, la biologie à la culture. Cette opposition repose sur des 
contresens qui ont servi des idéologies de domination mais trahissent la complexité et la 
richesse de la théorie évolutive. 

La compréhension moderne de l'évolution révèle que la coopération constitue une stratégie 
adaptative majeure, et que c'est précisément cette coopération qui a rendu possible 
l'émergence de la culture humaine. Loin d'être des phénomènes antagonistes, nature et 



7 

 

culture s'articulent dans une continuité évolutive où la seconde prolonge et transcende la 
première. 

Cette réconciliation conceptuelle n'est pas qu'un enjeu académique. Elle ouvre des 
perspectives nouvelles pour penser les défis contemporains : comment organiser des 
sociétés qui respectent à la fois notre héritage biologique coopératif et nos aspirations 
culturelles d'émancipation ? Comment concilier compétition et coopération dans un monde 
globalisé ? Comment utiliser nos dispositions naturelles à la coopération pour relever les 
défis planétaires ? 

Darwin, correctement compris, ne nous condamne pas à la guerre de tous contre tous. Il 
nous révèle au contraire que l'évolution nous a dotés des capacités qui rendent possible la 
paix, la justice et la solidarité. À nous de cultiver cet héritage. 



8 

 

Glossaire 

Altruisme : Comportement qui bénéficie à autrui au détriment de soi-même. En biologie 
évolutive, peut être expliqué par la sélection de parentèle ou la réciprocité. 

Darwinisme social : Doctrine qui transpose abusivement les mécanismes de la sélection 
naturelle aux sociétés humaines pour justifier les inégalités sociales et la compétition 
économique. 

Effet de cliquet culturel : Mécanisme par lequel les innovations culturelles s'accumulent 
de génération en génération sans régression, contrairement à l'apprentissage individuel. 

Empathie cognitive : Capacité à comprendre et anticiper les états mentaux d'autrui, 
fondement neurobiologique de la coopération intentionnelle. 

Épigénèse : Processus par lequel l'expression des gènes est modulée par l'environnement 
et l'expérience, sans modification de la séquence ADN. 

Éthique principielle : Approche éthique fondée sur l'application de principes universels 
(autonomie, bienfaisance, justice, etc.) pour évaluer la moralité des actions. 

Éthique relationnelle : Paradigme éthique qui privilégie la responsabilité contextuelle et 
l'attention aux relations interpersonnelles particulières. 

Fitness : En biologie évolutive, mesure de la capacité d'un individu ou d'un trait à se 
reproduire et transmettre ses gènes aux générations suivantes. 

Réciprocité : Principe "donnant-donnant" où les individus coopèrent en échange de 
bénéfices mutuels futurs. 

Sélection de groupe : Mécanisme évolutif par lequel certains traits se maintiennent parce 
qu'ils favorisent la survie du groupe, même s'ils désavantagent l'individu. 

Sélection de parentèle : Mécanisme par lequel les comportements altruistes envers les 
apparentés sont favorisés car ils augmentent la transmission des gènes partagés. 

Sélection multi-niveaux : Théorie évolutive qui considère que la sélection naturelle opère 
simultanément sur les individus, les groupes et d'autres niveaux d'organisation. 

Théorie de l'esprit : Capacité cognitive permettant d'attribuer des états mentaux 
(croyances, désirs, intentions) à soi-même et aux autres. 

Principales figures évoquées 

Charles Darwin (1809-1882) : Naturaliste britannique, auteur de L'Origine des espèces 
(1859). Développe la théorie de l'évolution par sélection naturelle qui révolutionne la 
compréhension du vivant. Contrairement aux interprétations ultérieures, Darwin avait 
identifié l'importance de la coopération et de la sélection de groupe dans l'évolution. 



9 

 

Herbert Spencer (1820-1903) : Philosophe et sociologue britannique, principal théoricien 
du darwinisme social. Forge l'expression "survie du plus apte" et transpose abusivement les 
mécanismes évolutifs aux sociétés humaines pour justifier le capitalisme libéral et les 
inégalités sociales. 

Edward O. Wilson (1929-2021) : Biologiste américain, fondateur de la sociobiologie 
moderne. Ses travaux sur les insectes sociaux révolutionnent la compréhension de la 
coopération, mais certaines de ses extrapolations aux sociétés humaines suscitent des 
controverses. 

Richard Dawkins (1941-) : Biologiste britannique, auteur du Gène égoïste (1976). Popularise 
une vision génétique de l'évolution parfois mal comprise comme justifiant l'égoïsme 
individuel, alors qu'elle explique au contraire l'émergence de comportements coopératifs. 

Emmanuel Levinas (1906-1995) : Philosophe français d'origine lituanienne. Place la relation 
à l'altérité au fondement de l'éthique. Sa philosophie du "visage d'autrui" comme source de 
responsabilité infinie éclaire la dimension éthique de nos capacités coopératives évoluées. 

Paul Ricoeur (1913-2005) : Philosophe français majeur du XXe siècle. Développe une 
éthique "intégrative" articulant liberté individuelle, responsabilité envers autrui et normes 
collectives dans son célèbre "triangle éthique". Son approche permet de penser la 
continuité entre coopération biologique et éthique culturelle. 

Elinor Ostrom (1933-2012) : Politologue américaine, prix Nobel d'économie 2009. Ses 
travaux sur la gestion des biens communs démontrent empiriquement l'efficacité des 
stratégies coopératives face aux tragédies collectives, confirmant les intuitions 
darwiniennes sur la coopération. 



10 

 

Bibliographie sommaire 

Sources classiques 
• Darwin, Charles. L'Origine des espèces (1859). Paris : Flammarion, 2008. 

• Spencer, Herbert. Principes de sociologie (1876-1896). Paris : Félix Alcan, 1898. 

• Levinas, Emmanuel. Totalité et infini (1961). Paris : Le Livre de Poche, 1991. 

• Ricoeur, Paul. Soi-même comme un autre (1990). Paris : Seuil, 1996. 

Évolution et coopération 
• Wilson, Edward O. Sociobiology: The New Synthesis. Cambridge : Harvard University 

Press, 1975. 

• Dawkins, Richard. Le Gène égoïste (1976). Paris : Odile Jacob, 2003. 

• Nowak, Martin A. SuperCooperators: Altruism, Evolution, and Why We Need Each 
Other to Succeed. New York : Free Press, 2011. 

• Tomasello, Michael. Why We Cooperate. Cambridge : MIT Press, 2009. 

Éthique et philosophie morale 
• Beauchamp, Tom L. & Childress, James F. Principles of Biomedical Ethics. Oxford : 

Oxford University Press, 2019 (8e éd.). 

• Gilligan, Carol. Une voix différente (1982). Paris : Flammarion, 2019. 

• MacIntyre, Alasdair. Après la vertu (1981). Paris : PUF, 2006. 

Synthèses interdisciplinaires 
• De Waal, Frans. Le Bonobo, Dieu et nous (2013). Paris : Les Liens qui Libèrent, 2015. 

• Haidt, Jonathan. The Righteous Mind: Why Good People Are Divided by Politics and 
Religion. New York : Vintage, 2013. 

• Ostrom, Elinor. Governing the Commons. Cambridge : Cambridge University Press, 
1990. 

 


