Machines désirantes

Et Coproduction conditionnelle

Lucien Lemaire



Table des matiéres

Rencontre improbable entre Bouddha et Deleuze........coouiiiiiieeeeiiicccceeeeeee e, 3
ADSTFACT .. s e st e s are e e raeeeas 3
Prologue : Vers une topologie des structures profondes......ccceevvveeeeicciieeiicciieeenne 3
INTrOAUCTION ceetieiieee et e s st e e s s rae e e s s abaa e e s sasnaee s 4
La dissolution de la substance : Vacuité et agencements ........cccoeceeeveeeceeccreeecneenne, 4

L'interdépendance UNIVEISELLE ........occcveeieiieeeeee ettt e e 4
Les agencements MaChiNIQUES .......eeeeeiieeecciiiiieeee e e e e e e e e cnnrre e e e e e e e e e eanns 5
(60 01V =T = Y o Lol ol A o LU= T PP PPRR 5
Production versus représentation : L'inconscient comme fabrique..........cceeeueee... 5
Au-dela du thEAtre 0dIPIEN ..uueicceee e et 5
La production interdépendante du Karma ........ceeeeeeuveeeeeeiveeeeeecireee e eenneeeen 6
Une producCtiVit@ SANS SUJEL ...cccveeeerieeeiieeeereeeectreeeereeceteeeeereeeeareeeeneeeeenreeeeaneeenns 6
Processualité et temps : L'instant Créateur ........eeieeevveeeieccieeeceeeeee e 6
L'instantanéité bouddhiSte ......ccueeceeecieeeeceeeeee e 6
Le temps deS MAChINES .cceeiieeeeee et e e e rr e e e e e e e e e anns 7
L'éternel retour de [a diffErenCe ...ccuvivceieeciieceeceeee e 7
Critique du sujet : Dissolution et MULLIPLlICITe .....cveeeeveeeeirieeeeeeecee e, 7
L'ILLUSTON U MIOittiiiiiiiiiiiiiiiiieriie ettt re s sre e s e e saae e s sabe e s sbee e snseessnsaeesanns 7
Les subjectivations MUILIPLES ......uvveveeeeiieeeceeeeee e e e 7
Vers une éthique de ['NMPersonNel.........eecceeeceeeeceeeccree et 8

Une éthique expérimentale de l'interdépendance : Karma et machines comme

ProOdUCTION CONSCIENTE .. uuiiiiiieieeiccccitttree e e e e eeeccrrre e e e e e e e e e errrrreeeeeeeseennsseeeaeeeeeennnnns 8
Le karma COmMmE ProCESSUS CrEAtEUN .....uviiiiecirereeeeitrreeeeeeirreeeeetrreeeeeesneeeeeesnneeeas 8
La vIgIlance deS CONNEXIONS ..cciiieiuviieiiiiiiieeieiiiieeeeesireeeessiraeeseseavreeessssneeeesssasneeeas 8
Responsabilité SANS SUJET fIXE ..ueicuiiiccieeecieeccceee et 9



L'instant éthique comme expeérimentation .........cccceeeeeeeeecieeecciie e 9

La compassion comme agencement CréateuUr .......cvvveeeceeeeeeeceeeieeeeee e eseeeeeeas 9
La révolution de la liberté et de la responsabilité...........ccoevueeeeviieeiiiecciieeceieeenns 10
Limites et divergences : Libération versus production.........ccceceeeeceeeecieecccneeeennen. 11
La QUESTION AU ESIT ..uviiiiieeeietee ettt ettt ere e e eeaee e eereeeebaeeeesaeeeenneeenns 11
Transcendance VErsus iMMANENCE ......coeiuueeeriieerireeeeiireeesreeesreeessreeesssseessseessanns 11
SYNTNESE CrEALIICE .uuveieeeeee ettt e e et e e tr e e e are e e e bee e e saee e nneeeennes 11
Conclusion : Vers une ontologie relationnelle .........cooveiieeiicciieiicccieeeeccireee e 12
(€] (o171 (=S PPUPPPRR 13
BiblioBraphi© SELECLIVE ...cuvveeeieee ettt et e rre e e ab e e anae e nae s 15
Sources primaires bouddhiSteS......ccoeciiiieiiiee e 15
DeleUZE-GUATTAT .eeiieiteeee ettt e s e e s aaaees 15
EtUAES CONTEMPOTAINES c.veeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeeseseeeeeeeseeesseeeeetesesaeesesasesesaeeeseaens 15
Philosophie comparative .......cccccvvvveeeeeeeeeeccciinreeeeeeeen, Erreur ! Signet non défini.
Mathématiques et PhiloSOPNIE.......ueiccveeiceeceeecce e e 16

Epistémologie quantique et relationNelle ...........voveeeeeeeeeeeeeeeeeeeee e 16



Rencontre improbable entre Bouddha et Deleuze

Abstract

Cette étude explore les convergences remarquables entre la co-production
conditionnelle (pratityasamutpada) du bouddhisme et le concept de machines
désirantes chez Deleuze-Guattari. Au-dela de leurs contextes culturels et historiques
distincts, ces deux approches révelent une critique commune des philosophies de la
substance au profit d'une ontologie relationnelle. L'analyse montre comment la
vacuité bouddhiste et les agencements deleuziens dissolvent conjointement l'illusion
du sujet unifié, privilégiant une pensée processuelle de l'interdépendance créatrice.
Cette convergence débouche sur une éthique expérimentale de la responsabilité sans
sujet fixe, ou karma et connexions machiniques participent a la production consciente
du réel. Malgré leurs divergences sur la question du désir, ces traditions esquissent
les contours d'une ontologie de l'événement qui dépasse les oppositions
traditionnelles entre Orient et Occident, spiritualité et matérialisme.

Prologue : Vers une topologie des structures profondes

Cette recherche s'inscrit dans le sillage des travaux passionnants de la
mathématicienne Olivia Caramelo qui, s'appuyant sur la théorie des topos de
Grothendieck, révele l'existence de structures mathématiques profondes communes
a des systéemes conceptuels apparemment hétérogenes. La théorie des topos, en tant
que "géométrie généralisée", offre un cadre conceptuel permettant de cartographier
les isomorphismes structurels qui traversent différents domaines de la pensée.

L'hypothése qui guide notre approche est que la co-production conditionnelle
bouddhiste et les machines désirantes de Deleuze-Guattari partagent une méme
topologie relationnelle, révélable par une analyse catégorielle de leurs structures
d'interdépendance. Cette perspective nous permet de dépasser l'opposition
superficielle entre "pensée orientale" et "philosophie occidentale" pour découvrir des
invariants topologiques communs.

Cette démarche fait écho aux intuitions de Francois Jullien sur la "tension féconde"
et la "décoincidence". Jullien montre que la pensée créatrice nait précisément de
['écart entre des systemes conceptuels qui ne coincident pas parfaitement, mais dont
la mise en tension révele des possibilités inédites. La décoincidence n'est pas
obstacle a la compréhension, mais condition méme de l'invention conceptuelle.

Dans cette perspective, notre étude ne vise pas a réduire le bouddhisme a Deleuze-
Guattari ou inversement, mais a explorer l'espace de tension créatrice qui s'ouvre

3



entre eux. C'est dans cet entre-deux, dans cette décoincidence productive, que
peuvent émerger de nouvelles configurations de pensée capables de renouveler
notre compréhension de l'interdépendance et de la créativité.

L'enjeu est double : d'une part, révéler les structures topologiques communes qui
sous-tendent ces systemes philosophiques distincts ; d'autre part, montrer comment
leur mise en relation permet l'‘émergence d'une ontologie relationnelle inédite,
capable de penser ensemble dissolution du moi et affirmation créatrice, vacuité et
production, sagesse et révolution.

Introduction

Que peuvent se dire la philosophie bouddhiste et la pensée de Deleuze-Guattari ? A
premiére vue, tout semble les séparer : d'un c6té, une tradition millénaire orientée
vers la libération de la souffrance et l'extinction du désir ; de l'autre, une philosophie
contemporaine célébrant la production désirante et les multiplicités créatrices.
Pourtant, un rapprochement inattendu se dessine autour de deux concepts centraux
: la co-production conditionnelle (pratityasamutpada) dans le bouddhisme et les
machines désirantes dans l'ceuvre de Deleuze-Guattari.

Cette rencontre n'est pas fortuite. Elle révele une critique commune des philosophies
de la substance et du sujet unifié, au profit d'une pensée processuelle de
l'interdépendance et de la production immanente. En explorant ces convergences,
nous découvrons les contours d'une ontologie relationnelle qui dépasse les
oppositions traditionnelles entre Orient et Occident, spiritualité et matérialisme.

La dissolution de la substance : Vacuité et agencements
L'interdépendance universelle

La co-production conditionnelle constitue l'un des enseignements les plus
fondamentaux du Bouddha. Elle énonce que tous les phénomenes surgissent en
dépendance de causes et conditions multiples, sans jamais posséder d'existence
autonome ou de nature intrinseque (svabhava). Cette doctrine trouve sa formulation
classique dans la formule : "Ceci étant, cela devient ; ceci surgissant, cela surgit ; ceci
n'étant pas, cela ne devient pas ; ceci cessant, cela cesse."

L'école Madhyamaka, notamment avec Nagarjuna, radicalise cette intuition en
montrant que la vacuité ($lnyata) n'est pas le néant, mais précisément cette absence
de nature propre qui rend possible linterdépendance. Aucun étre n'existe
indépendamment du réseau de relations qui le constitue.



Les agencements machiniques

Deleuze et Guattari développent une critique parallele en s'attaquant aux
"despotismes du signifiant" et aux "subjectifications de ['‘énonciation". Dans LAnti-
(Edipe, ils proposent de penser en termes d'agencements machiniques ou les
éléments n'existent que par leurs connexions productives. Une machine désirante
n'est jamais isolée : elle fonctionne toujours couplée a d'autres machines, dans un
régime de production continue.

Cette pensée de l'agencement dissout l'illusion de substances autonomes. Comme
['écrivent les auteurs : "Il n'y a que des machines partout, et sans aucune métaphore
: des machines de machines, avec leurs couplages, leurs connexions." L'étre se trouve
ainsi remplacé par le fonctionnement, l'essence par la relation productive.

Convergence critique

Dans les deux cas, nous assistons a une déconstruction radicale de l'ontologie
substantialiste occidentale. Que ce soit par la vacuité bouddhiste ou par les
agencements deleuziens, c'est la primauté accordée aux entités fixes et autonomes
qui se trouve remise en question. L'interdépendance n'est plus un accident de l'étre,
elle en devient la condition méme.

Cette révolution ontologique trouve un écho remarquable dans l'épistémologie
relationnelle développée en physique quantique contemporaine. Michel Bitbol et
Carlo Rovelli montrent que les propriétés quantiques n'existent pas indépendamment
des relations de mesure qui les actualisent. L'interprétation relationnelle de la
mécanique quantique de Rovelli affirme que les systémes physiques n'ont de
propriétés que relativement a d'autres systemes avec lesquels ils interagissent.
Bitbol, dans sa critique de l'objectivisme naif, révéle comment la physique quantique
nous contraint a abandonner l'idée de propriétés intrinseques au profit d'une
épistémologie de la corrélation. Cette convergence entre physique quantique, vacuité
bouddhiste et agencements deleuziens suggere l'émergence d'un paradigme
relationnel transversal qui traverse les frontieres disciplinaires, confirmant que la
critique de la substance ne reléve pas d'une spéculation métaphysique mais d'une
nécessité épistémologique contemporaine.

Production versus représentation : L'inconscient comme fabrique
Au-dela du théatre cedipien

L'une des innovations les plus remarquables de LAnti-Edipe réside dans la
reconceptualisation de l'inconscient. Contre la psychanalyse freudienne qui concoit

5



l'inconscient comme un théatre ol se rejouent éternellement les mémes drames
familiaux, Deleuze-Guattari proposent un inconscient productif : "L'inconscient ne
manque de rien, il ne manque pas de son objet. Il est plutét caractérisé comme
organe-machine, comme machine productrice."

Cette machine inconsciente ne représente rien, elle produit. Elle fabrique du réel, des
connexions, des intensités nouvelles. L'analyse ne consiste plus a déchiffrer un sens
caché, mais a cartographier les flux et les connexions qui traversent les corps (le
corps sans organe d’Antonin Artaud).

La production interdépendante du karma

Le bouddhisme développe une compréhension similaire avec la doctrine du karma,
comprise non comme fatalité morale, mais comme processus productif continu. Les
actions (karma) ne sont pas des substances fixes qui détermineraient
mécaniquement l'avenir, mais des forces créatrices qui participent a la co-production
conditionnelle de chaque instant.

L'école Yogacara pousse cette logique plus loin en analysant les formations mentales
(samskara) comme des processus créateurs de réalité. La conscience n'est plus miroir
passif du monde, mais participation active a sa production. Les "graines" (bija)
déposées dans la conscience-réceptacle (alaya-vijiana) germent et produisent de
nouvelles expériences dans un cycle créateur ininterrompu.

Une productivité sans sujet

Ce qui rapproche ces deux conceptions, c'est 'absence de sujet central orchestrant
la production. Dans le bouddhisme, il n'y a pas de soi substantiel qui serait l'agent du
karma ; dans la schizoanalyse, il n'y a pas de sujet unifié qui contrblerait les machines
désirantes. La production s'effectue de maniére immanente, sans transcendance
organisatrice.

Processualité et temps : L'instant créateur
L'instantanéité bouddhiste

La philosophie bouddhiste développe une conception particuliére du temps basée sur
l'instantanéité (ksana). Chaque moment est unique, surgissant de la rencontre de
conditions qui ne se répéteront jamais exactement de la méme maniére. Cette
temporalité discrete s'oppose a l'idée d'un temps continu et homogene.

L'école Abhidharma analyse cette temporalité en termes de dharmas momentanés.
Chaque instant psychophysique constitue une nouvelle émergence, une actualisation

6



inédite du processus d'interdépendance. Le présent n'est pas un point fixe entre
passé et futur, mais l'événement méme de la production conditionnée.

Le temps des machines

Deleuze-Guattari pensent également le temps de maniére non linéaire. Les machines
désirantes ne fonctionnent pas selon une temporalité chronologique, mais selon des
rythmes propres, des accélérations et des ralentissements qui constituent leur
temporalité immanente. Chaque connexion machinique crée son temps.

Dans Mille Plateaux, cette conception se précise avec la notion d'Aidn : un temps
intensif qui ne se mesure pas quantitativement, mais qualitativement par les
transformations qu'il effectue. C'est le temps de l'événement, de la différence pure
qui surgit de la répétition.

L'éternel retour de la différence

Cette convergence autour d'une temporalité intensive révéle une ontologie de
['événement. Ni le bouddhisme ni Deleuze-Guattari ne pensent la répétition comme
retour du méme, mais comme production continue de la différence (a rapprocher de
la «reprise » chez Kierkegaard). Chaque instant est unique, chaque connexion
machinique ouvre de nouveaux possibles.

Critique du sujet : Dissolution et multiplicité
L'illusion du moi

Le bouddhisme opere une déconstruction systématique de l'ego. L'analyse des cing
agrégats (skandhas) - forme, sensations, perceptions, formations mentales,
conscience - montre que ce que nous prenons pour un "moi" n'est qu'un processus
d'agrégation temporaire. Il n'y a pas de soi substantiel (anatman), seulement un flux
d'expériences interdépendantes.

Cette critique ne vise pas a nier l'expérience subjective, mais a révéler sa nature
processuelle et composite. Le "je" émerge de l'interaction des agrégats sans jamais
les transcender. Il est effet, non cause de ces processus.

Les subjectivations multiples

Deleuze-Guattari développent une critique parallele du sujet cedipien. Contre l'idée
d'un moi unifié et centré, ils proposent de penser en termes de subjectivations
multiples produites par les agencements. "Un individu, c'est une multiplicité infinie",
affirme Deleuze.



Ces subjectivations ne préexistent pas aux agencements qui les produisent. Elles
émergent des connexions machiniques, se transforment avec elles, peuvent se
défaire et se recomposer. La subjectivité devient nomade, processuelle, toujours en
devenir.

Vers une éthique de l'impersonnel

Cette double critique du sujet ouvre sur une éthique nouvelle. Ni le bouddhisme ni la
schizoanalyse ne pronent la disparition pure et simple de la subjectivité, mais sa
libération des formations réactives. Il s'agit de permettre l'émergence de modes de
subjectivation plus fluides, plus créateurs, moins territorialisés sur des identités fixes.

Une éthique expérimentale de l'interdépendance : Karma et machines
comme production consciente

Le karma comme processus créateur

Cette convergence ontologique débouche sur une révolution éthique qui transforme
notre compréhension tant du karma que de l'expérimentation deleuzienne. La
doctrine du karma, comprise dans sa profondeur, n'est pas un déterminisme moral
mais un processus créateur continu. Chaque action (karma) ne produit pas
mécaniquement ses effets, mais participe a la co-production conditionnelle
d'agencements nouveaux.

Mes actions d'aujourd'hui ne "causent" pas linéairement mon avenir, elles
contribuent aux conditions d'émergence de situations inédites. Cette compréhension
processuelle du karma rejoint exactement ['éthique deleuzienne : mes connexions
machiniques participent a la production du réel sans pour autant le déterminer. Ily a
une responsabilité créatrice dans les deux cas.

La vigilance des connexions

Dans les deux traditions, l'éthique ne consiste pas a suivre des régles externes, mais
a développer une vigilance quant a la qualité de nos connexions. Le karma nous invite
a prendre conscience que chaque geste, chaque pensée, chaque parole participe a
tisser la trame interdépendante du réel. L'éthique devient attention a la "qualité
karmique" de nos actions - non pas bon/mauvais au sens moral traditionnel, mais
créateur de souffrance ou de libération.

Parallelement, la conscience des machines désirantes nous rend attentifs au fait que
chaque connexion augmente ou diminue notre puissance d'agir et celle des autres.
L'éthique devient expérimentation vigilante des agencements : quelles connexions

8



ouvrent des possibles, lesquelles les referment ? Cette position deleuzienne des flux
de processus, d'un désir sans objet mais comme enchainement, devient libératrice
dés lors que l'on en a la pleine conscience. La machine n'est pas déterministe mais
pure possibilité.

Responsabilité sans sujet fixe

Le paradoxe libérateur de cette éthique : il y a responsabilité maximale mais aucun
sujet fixe qui porterait cette responsabilité. Le karma fonctionne sans ame
substantielle (anatman) qui en serait le porteur ; les machines désirantes
fonctionnent sans moi unifié qui les controlerait.

Cette "responsabilité sans sujet" est révolutionnaire : je suis pleinement responsable
des processus qui me traversent et me constituent, tout en sachant que ce "je" n'est
qu'un effet temporaire de ces processus. C'est une responsabilité participative plutot
que possessive, qui nous libere a la fois du fatalisme ("mes actions sont
déterminées") et du volontarisme naif ("je controle tout").

L'instant éthique comme expérimentation

Les deux approches convergent sur la primauté éthique du présent créateur. Chaque
instant (ksana) bouddhiste est une opportunité unique de participer consciemment a
la co-production conditionnelle. La pleine conscience (sati) permet de ne pas
reproduire mécaniquement les formations réactives (samskara).

De méme, chaque connexion machinique constitue une expérimentation éthique. Je
peux choisir de reproduire des agencements territorialisés ou d'explorer des lignes
de fuite créatrices. Cette éthique expérimentale dépasse la morale de la culpabilité :
pas de péché originel (mes actions passées ne me condamnent pas), mais pas
d'innocence non plus (je suis pleinement impliqué dans la production du réel).

La compassion comme agencement créateur

Cette convergence éclaire d'un jour nouveau la compassion bouddhiste : elle n'est pas
sentiment moral mais expérimentation éthique. Reconnaitre l'interdépendance
radicale - que mes actions participent a la production de la souffrance ou du bien-
étre d'autrui - c'est expérimenter des connexions qui augmentent la puissance
collective d'agir.

La compassion devient alors proche de ce que Deleuze-Guattari appellent la "santé"
: capacité a former des agencements qui liberent les potentialités créatrices plutot
que de les enfermer. L'éthique devient apprentissage continu : comment puis-je



participer plus consciemment et plus créativement aux processus qui me constituent
et constituent le monde ?

La révolution de la liberté et de la responsabilité

Au bout du compte, c'est bien la question de la liberté et de la responsabilité qui se
joue dans cette convergence, mais d'une maniére totalement révolutionnaire par
rapport aux conceptions occidentales classiques. Dans les deux traditions, nous
assistons a une transformation conceptuelle fondamentale : la liberté n'est plus celle
du libre-arbitre d'un sujet autonome qui choisirait souverainement ses actions.

Cette liberté révolutionnaire nait paradoxalement de la compréhension de notre
interdépendance constitutive. Dans le bouddhisme, la liberté émerge de la réalisation
que "je" ne suis qu'un processus interdépendant - plus je comprends cette absence
de soi autonome, plus je peux participer consciemment a cette interdépendance
plutdt que de la subir aveuglément. Chez Deleuze-Guattari, la liberté nait de la
conscience que nous sommes des agencements de flux - plus je comprends les
machines désirantes qui me traversent, plus je peux expérimenter créativement leurs
connexions.

De méme, la responsabilité se trouve révolutionnée. Elle ne repose plus sur un agent
moral qui serait propriétaire de ses actes, mais sur une participation créatrice aux
processus. C'est une responsabilité processuelle : je suis responsable des processus
qui me constituent, mais cette responsabilité est elle-méme un processus, non une
propriété fixe.

Le génie de cette convergence révele un paradoxe libérateur : plus je comprends que
je ne suis pas libre au sens du libre-arbitre, plus je deviens libre de participer
consciemment aux processus qui me constituent. Plus je réalise que je ne suis pas
responsable au sens de la propriété morale, plus je peux assumer une responsabilité
créatrice dans les agencements.

Cette transformation nous fait passer de la liberté-contréle a la liberté-participation,
de la responsabilité-propriété a la responsabilité-créatrice. Elle nous sort de
l'alternative paralysante entre le déterminisme (je ne suis pas libre, donc pas
responsable) et le volontarisme naif (je contrdle tout, donc je suis coupable de tout).
Ce qui émerge, c'est une sagesse comprise comme lucidité participative d'un
processus conscient de lui-méme, permettant une action juste - non pas conforme a
des regles externes, mais ajustée aux potentialités créatrices de chaque situation.

10



Cette révolution conceptuelle répond a un enjeu crucial de notre époque : comment
penser la liberté et la responsabilité dans un monde d'interdépendances complexes
? La convergence bouddhisme/Deleuze-Guattari offre une voie : ni fatalisme ni toute-
puissance, mais participation consciente et créatrice aux devenirs collectifs. Une
liberté qui ne se gagne pas contre l'interdépendance, mais par la compréhension de
l'interdépendance.

Limites et divergences : Libération versus production
La question du désir

Malgré ces convergences remarquables, une différence fondamentale sépare les
deux traditions. Le bouddhisme, particulierement dans ses formes classiques,
identifie le désir (trsna) comme racine de la souffrance. La voie spirituelle vise
['extinction de cette soif qui nous enchaine au cycle des renaissances (samsara).

Il faut cependant relativiser cette différence : Bouddha combat le désir-attachement
mais certains désirs sont légitimes comme le désir de libération.

Deleuze-Guattari operent le mouvement inverse : ils affirment la positivité du désir
comme force productrice. "Le désir produit du réel", écrivent-ils. Il ne s'agit pas de
s'en libérer, mais de libérer ses potentialités créatrices des formations répressives
qui l'entravent.

Transcendance versus immanence

Cette divergence révele des orientations philosophiques différentes. Le bouddhisme,
méme dans ses versions les plus immanentistes comme le Zen, conserve une
dimension sotériologique : il vise un état de libération (nirvana) qui, bien que non
substantiel, représente une transcendance de la condition ordinaire.

La pensée deleuzienne se veut résolument immanentiste. Il n'y a pas d'au-dela a
atteindre, seulement des connexions a libérer, des devenirs a explorer. La "santé"
dont parle Deleuze n'est pas un état final, mais une capacité continue de variation et
de création.

Synthése créatrice

Plutot que d'opposer ces deux orientations, nous pouvons voir dans leur tension une
richesse philosophique. Le bouddhisme apporte la radicalité de sa critique du moi et
de sa compréhension de l'interdépendance ; Deleuze-Guattari offrent les outils pour
penser positivement la multiplicité et la production. Leur rencontre pourrait ouvrir sur

11



une pensée de l'interdépendance créatrice qui ne sacrifie ni la lucidité bouddhiste sur
l'illusion du moi, ni l'affirmation deleuzienne des puissances du multiple.

Conclusion : Vers une ontologie relationnelle

Cette exploration révele les contours d'une ontologie relationnelle qui dépasse les
clivages traditionnels entre pensée orientale et occidentale. Qu'elle s'exprime par la
co-production conditionnelle ou par les machines désirantes, une méme intuition
traverse ces philosophies : la primauté du relationnel sur le substantiel, du processuel
sur l'identitaire, du multiple sur l'un.

Cette convergence n'est pas fortuite. Elle répond a une nécessité philosophique
contemporaine : penser les multiplicités sans les réduire a l'unité, comprendre
l'interdépendance sans tomber dans le relativisme, affirmer la production du nouveau
sans sacrifier la rigueur analytique.

La rencontre entre vacuité bouddhiste et machines désirantes ouvre ainsi sur de
nouveaux territoires de pensée. Elle invite a concevoir une philosophie de
l'interdépendance créatrice ou la dissolution du moi substantiel libére les puissances
relationnelles de l'existence. Dans cette perspective, ni la sagesse bouddhiste ni la
révolution schizoanalytique ne constituent des fins en soi, mais des moyens de
participer plus pleinement au processus créateur du réel.

Cette ontologie relationnelle pourrait bien constituer l'un des enjeux philosophiques
majeurs de notre époque : comment penser ensemble l'interdépendance et la
créativité, la dissolution et la production, la sagesse et la révolution ? La rencontre
entre Nagarjuna et Deleuze-Guattari esquisse quelques pistes pour cette pensée de
l'avenir.

12



Glossaire

Agencement machinique : Chez Deleuze-Guattari, configuration productive
d'éléments hétérogénes (corps, signes, techniques, affects) qui fonctionnent
ensemble sans former une totalité unifiée. L'agencement se définit par ses
connexions plutot que par ses composants.

Aion : Temps intensif chez Deleuze, par opposition au temps chronologique
(Chronos). Temps de l'événement et de la transformation qualitative, qui ne se
mesure pas quantitativement mais par les devenirs qu'il actualise.

Alaya-vijiiana : Dans l'école Yogacara, "conscience-réceptacle" ou "conscience-
base" qui stocke les traces (bija) de toutes les expériences passées et conditionne les
expériences futures. Niveau inconscient de la conscience dans le processus de co-
production conditionnelle.

Anatman : Doctrine bouddhiste de l'absence de soi substantiel. Enseigne qu'il
n'existe pas d'essence permanente ou d'ame éternelle, seulement des processus
interdépendants en changement constant.

Bija : "Graines" ou traces laissées par les actions passées dans la conscience-
réceptacle (alaya-vijiana). Ces graines germent pour produire de nouvelles
expériences dans un processus créateur continu.

Co-production conditionnelle (Pratityasamutpada) : Doctrine centrale du
bouddhisme selon laquelle tous les phénomenes surgissent en dépendance de
causes et conditions multiples, sans existence autonome. Formule : "Ceci étant, cela
devient ; ceci cessant, cela cesse."

Décoincidence : Concept de Frangois Jullien désignant l'écart créateur entre des
systémes de pensée qui ne se recouvrent pas parfaitement. Cet écart, loin d'étre un
obstacle, constitue l'espace méme de l'invention conceptuelle.

Dharmas : Dans ['‘Abhidharma, éléments psychophysiques momentanés qui
constituent la réalité. Chaque dharma est un événement instantané (ksana)
participant au processus d'interdépendance.

Karma : Actions intentionnelles qui participent a la co-production conditionnelle du
réel. Non pas déterminisme moral, mais processus créateur continu de participation
aux conditions d'émergence de nouvelles situations.

13



Ksana : Instant momentané dans la temporalité bouddhiste. Chaque moment est
unique, surgissant de conditions particulieres qui ne se répéteront jamais exactement
de la méme maniere.

Ligne de fuite : Chez Deleuze-Guattari, mouvement de déterritorialisation qui ouvre
de nouveaux possibles en échappant aux territoires constitués. Processus créateur
qui libere les potentialités enfermées dans les structures établies.

Machines désirantes : Concept central de L'Anti-(Edipe désignant les unités
productives élémentaires de l'inconscient. Ces machines ne manquent de rien, elles
produisent du réel par leurs connexions et couplages avec d'autres machines.

Madhyamaka : Ecole bouddhiste du "Chemin du milieu" fondée par Nagarjuna, qui
développe la philosophie de la vacuité (slnyata) comme absence de nature propre
permettant l'interdépendance.

Nirvana : Etat de libération de la souffrance dans le bouddhisme. Non pas un lieu ou
une substance, mais l'extinction du processus de production conditionnée de la
souffrance.

Samskara : Formations mentales ou conditionnements qui faconnent l'expérience.
Dans l'optique processuelle, ces formations participent activement a la création de la
réalité plutdt que de la subir passivement.

Sati : Pleine conscience ou vigilance attentive dans le bouddhisme. Capacité a
participer consciemment au processus d'interdépendance sans reproduire
mécaniquement les formations réactives.

Schizoanalyse : Méthode d'analyse proposée par Deleuze-Guattari pour
cartographier les flux de désir et les connexions machiniques, par opposition a la
psychanalyse cedipienne centrée sur la représentation.

Skandhas : Les cing agrégats (forme, sensations, perceptions, formations mentales,
conscience) dont l'interaction temporaire donne l'illusion d'un moi substantiel.
Révelent la nature processuelle et composite de la subjectivité.

éﬁnyaté : Vacuité ou absence de nature propre dans le bouddhisme Madhyamaka.
Non pas néant, mais condition méme de l'interdépendance et de la transformation.

Svabhava : Nature propre ou essence intrinséque que la philosophie Madhyamaka
critique comme illusoire. L'absence de svabhava (Stnyata) rend possible
l'interdépendance universelle.

14



Territorialisation/Déterritorialisation : Chez Deleuze-Guattari, mouvements de
fixation (territorialisation) et de libération (déterritorialisation) des flux désirantes. La
déterritorialisation ouvre de nouveaux possibles créateurs.

Topos : En théorie des catégories de Grothendieck, structure mathématique
généralisant la notion d'espace topologique. Permet d'étudier les propriétés
structurelles communes a des domaines apparemment distincts.

Trsna : Soif ou désir-attachement identifié dans le bouddhisme comme racine de la
souffrance. Se distingue du désir créateur deleuzien par son caractére possessif et
répétitif.

Yogacara : Ecole bouddhiste de la "Pratique du yoga" qui développe une analyse

sophistiquée de la conscience et de ses processus créateurs de réalité, notamment a
travers la doctrine de la conscience-réceptacle.

Bibliographie sélective

Sources primaires bouddhistes

e Nagarjuna. Mulamadhyamakakarika (Stances fondamentales du Chemin du
milieu)

e Abhidharmakosa de Vasubandhu
e Vijnaptimatrata - Textes de l'école Yogacara
Deleuze-Guattari

e Deleuze, Gilles et Félix Guattari. LAnti-(Edipe. Capitalisme et schizophrénie 1.
Paris : Minuit, 1972.

e Deleuze, Gilles et Félix Guattari. Mille Plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2.
Paris : Minuit, 1980.

e Deleuze, Gilles. Logique du sens. Paris : Minuit, 1969.

Etudes contemporaines

e Caramelo, Olivia. Topos et structures relationnelles : Pour une géométrie
généralisée de la pensée. (Travaux en cours)

e Jullien, Francois. De ['étre au vivre : Lexique euro-chinois de la pensée. Paris :
Gallimard, 2015.

e Jullien, Francois. L'écart et l'entre : Lecon inaugurale de la chaire sur l'altériteé.
Paris : Galilée, 2012.

15



Mathématiques et philosophie

e Grothendieck, Alexander. Récoltes et Semailles : Réflexions et témoignage sur
un passé de mathématicien. (Publication posthume)

e Lautman, Albert. Essai sur les notions de structure et d'existence en
mathématiques. Paris : Hermann, 1938.

Epistémologie quantique et relationnelle

e Bitbol, Michel. Mécanique quantique : Une introduction philosophique. Paris :
Flammarion, 1996.

e Bitbol, Michel. De l'intérieur du monde : Pour une philosophie et une science des
relations. Paris : Flammarion, 2010.

e Rovelli, Carlo. Relational Quantum Mechanics. International Journal of
Theoretical Physics, 1996.

e Rovelli, Carlo. L'ordre du temps. Paris : Flammarion, 2018.

16



