
0 

 

27/07/2025 

 

  

Machines désirantes 

Et Coproduction conditionnelle 

Lucien Lemaire 
      

 



1 

 

Table des matières 

Rencontre improbable entre Bouddha et Deleuze ........................................................ 3 

Abstract ....................................................................................................................... 3 

Prologue : Vers une topologie des structures profondes .......................................... 3 

Introduction ................................................................................................................ 4 

La dissolution de la substance : Vacuité et agencements ........................................ 4 

L'interdépendance universelle ............................................................................... 4 

Les agencements machiniques .............................................................................. 5 

Convergence critique .............................................................................................. 5 

Production versus représentation : L'inconscient comme fabrique ......................... 5 

Au-delà du théâtre œdipien ................................................................................... 5 

La production interdépendante du karma ............................................................. 6 

Une productivité sans sujet .................................................................................... 6 

Processualité et temps : L'instant créateur ............................................................... 6 

L'instantanéité bouddhiste ..................................................................................... 6 

Le temps des machines .......................................................................................... 7 

L'éternel retour de la différence ............................................................................. 7 

Critique du sujet : Dissolution et multiplicité ............................................................ 7 

L'illusion du moi ....................................................................................................... 7 

Les subjectivations multiples ................................................................................. 7 

Vers une éthique de l'impersonnel ......................................................................... 8 

Une éthique expérimentale de l'interdépendance : Karma et machines comme 

production consciente ................................................................................................ 8 

Le karma comme processus créateur .................................................................... 8 

La vigilance des connexions ................................................................................... 8 

Responsabilité sans sujet fixe ................................................................................ 9 



2 

 

L'instant éthique comme expérimentation ............................................................ 9 

La compassion comme agencement créateur ....................................................... 9 

La révolution de la liberté et de la responsabilité ................................................ 10 

Limites et divergences : Libération versus production ............................................ 11 

La question du désir .............................................................................................. 11 

Transcendance versus immanence ...................................................................... 11 

Synthèse créatrice ................................................................................................ 11 

Conclusion : Vers une ontologie relationnelle ......................................................... 12 

Glossaire ................................................................................................................... 13 

Bibliographie sélective ............................................................................................. 15 

Sources primaires bouddhistes ............................................................................ 15 

Deleuze-Guattari ................................................................................................... 15 

Études contemporaines ........................................................................................ 15 

Philosophie comparative .............................................. Erreur ! Signet non défini. 

Mathématiques et philosophie ............................................................................. 16 

Épistémologie quantique et relationnelle ............................................................ 16 

 

  



3 

 

Rencontre improbable entre Bouddha et Deleuze 

Abstract 

Cette étude explore les convergences remarquables entre la co-production 

conditionnelle (pratītyasamutpāda) du bouddhisme et le concept de machines 

désirantes chez Deleuze-Guattari. Au-delà de leurs contextes culturels et historiques 

distincts, ces deux approches révèlent une critique commune des philosophies de la 

substance au profit d'une ontologie relationnelle. L'analyse montre comment la 

vacuité bouddhiste et les agencements deleuziens dissolvent conjointement l'illusion 

du sujet unifié, privilégiant une pensée processuelle de l'interdépendance créatrice. 

Cette convergence débouche sur une éthique expérimentale de la responsabilité sans 

sujet fixe, où karma et connexions machiniques participent à la production consciente 

du réel. Malgré leurs divergences sur la question du désir, ces traditions esquissent 

les contours d'une ontologie de l'événement qui dépasse les oppositions 

traditionnelles entre Orient et Occident, spiritualité et matérialisme. 

Prologue : Vers une topologie des structures profondes 

Cette recherche s'inscrit dans le sillage des travaux passionnants de la 

mathématicienne Olivia Caramelo qui, s'appuyant sur la théorie des topos de 

Grothendieck, révèle l'existence de structures mathématiques profondes communes 

à des systèmes conceptuels apparemment hétérogènes. La théorie des topos, en tant 

que "géométrie généralisée", offre un cadre conceptuel permettant de cartographier 

les isomorphismes structurels qui traversent différents domaines de la pensée. 

L'hypothèse qui guide notre approche est que la co-production conditionnelle 

bouddhiste et les machines désirantes de Deleuze-Guattari partagent une même 

topologie relationnelle, révélable par une analyse catégorielle de leurs structures 

d'interdépendance. Cette perspective nous permet de dépasser l'opposition 

superficielle entre "pensée orientale" et "philosophie occidentale" pour découvrir des 

invariants topologiques communs. 

Cette démarche fait écho aux intuitions de François Jullien sur la "tension féconde" 

et la "décoïncidence". Jullien montre que la pensée créatrice naît précisément de 

l'écart entre des systèmes conceptuels qui ne coïncident pas parfaitement, mais dont 

la mise en tension révèle des possibilités inédites. La décoïncidence n'est pas 

obstacle à la compréhension, mais condition même de l'invention conceptuelle. 

Dans cette perspective, notre étude ne vise pas à réduire le bouddhisme à Deleuze-

Guattari ou inversement, mais à explorer l'espace de tension créatrice qui s'ouvre 



4 

 

entre eux. C'est dans cet entre-deux, dans cette décoïncidence productive, que 

peuvent émerger de nouvelles configurations de pensée capables de renouveler 

notre compréhension de l'interdépendance et de la créativité. 

L'enjeu est double : d'une part, révéler les structures topologiques communes qui 

sous-tendent ces systèmes philosophiques distincts ; d'autre part, montrer comment 

leur mise en relation permet l'émergence d'une ontologie relationnelle inédite, 

capable de penser ensemble dissolution du moi et affirmation créatrice, vacuité et 

production, sagesse et révolution. 

Introduction 

Que peuvent se dire la philosophie bouddhiste et la pensée de Deleuze-Guattari ? À 

première vue, tout semble les séparer : d'un côté, une tradition millénaire orientée 

vers la libération de la souffrance et l'extinction du désir ; de l'autre, une philosophie 

contemporaine célébrant la production désirante et les multiplicités créatrices. 

Pourtant, un rapprochement inattendu se dessine autour de deux concepts centraux 

: la co-production conditionnelle (pratītyasamutpāda) dans le bouddhisme et les 

machines désirantes dans l'œuvre de Deleuze-Guattari. 

Cette rencontre n'est pas fortuite. Elle révèle une critique commune des philosophies 

de la substance et du sujet unifié, au profit d'une pensée processuelle de 

l'interdépendance et de la production immanente. En explorant ces convergences, 

nous découvrons les contours d'une ontologie relationnelle qui dépasse les 

oppositions traditionnelles entre Orient et Occident, spiritualité et matérialisme. 

La dissolution de la substance : Vacuité et agencements 

L'interdépendance universelle 

La co-production conditionnelle constitue l'un des enseignements les plus 

fondamentaux du Bouddha. Elle énonce que tous les phénomènes surgissent en 

dépendance de causes et conditions multiples, sans jamais posséder d'existence 

autonome ou de nature intrinsèque (svabhāva). Cette doctrine trouve sa formulation 

classique dans la formule : "Ceci étant, cela devient ; ceci surgissant, cela surgit ; ceci 

n'étant pas, cela ne devient pas ; ceci cessant, cela cesse." 

L'école Madhyamaka, notamment avec Nāgārjuna, radicalise cette intuition en 

montrant que la vacuité (śūnyatā) n'est pas le néant, mais précisément cette absence 

de nature propre qui rend possible l'interdépendance. Aucun être n'existe 

indépendamment du réseau de relations qui le constitue. 



5 

 

Les agencements machiniques 

Deleuze et Guattari développent une critique parallèle en s'attaquant aux 

"despotismes du signifiant" et aux "subjectifications de l'énonciation". Dans L'Anti-

Œdipe, ils proposent de penser en termes d'agencements machiniques où les 

éléments n'existent que par leurs connexions productives. Une machine désirante 

n'est jamais isolée : elle fonctionne toujours couplée à d'autres machines, dans un 

régime de production continue. 

Cette pensée de l'agencement dissout l'illusion de substances autonomes. Comme 

l'écrivent les auteurs : "Il n'y a que des machines partout, et sans aucune métaphore 

: des machines de machines, avec leurs couplages, leurs connexions." L'être se trouve 

ainsi remplacé par le fonctionnement, l'essence par la relation productive. 

Convergence critique 

Dans les deux cas, nous assistons à une déconstruction radicale de l'ontologie 

substantialiste occidentale. Que ce soit par la vacuité bouddhiste ou par les 

agencements deleuziens, c'est la primauté accordée aux entités fixes et autonomes 

qui se trouve remise en question. L'interdépendance n'est plus un accident de l'être, 

elle en devient la condition même. 

Cette révolution ontologique trouve un écho remarquable dans l'épistémologie 

relationnelle développée en physique quantique contemporaine. Michel Bitbol et 

Carlo Rovelli montrent que les propriétés quantiques n'existent pas indépendamment 

des relations de mesure qui les actualisent. L'interprétation relationnelle de la 

mécanique quantique de Rovelli affirme que les systèmes physiques n'ont de 

propriétés que relativement à d'autres systèmes avec lesquels ils interagissent. 

Bitbol, dans sa critique de l'objectivisme naïf, révèle comment la physique quantique 

nous contraint à abandonner l'idée de propriétés intrinsèques au profit d'une 

épistémologie de la corrélation. Cette convergence entre physique quantique, vacuité 

bouddhiste et agencements deleuziens suggère l'émergence d'un paradigme 

relationnel transversal qui traverse les frontières disciplinaires, confirmant que la 

critique de la substance ne relève pas d'une spéculation métaphysique mais d'une 

nécessité épistémologique contemporaine. 

Production versus représentation : L'inconscient comme fabrique 

Au-delà du théâtre œdipien 

L'une des innovations les plus remarquables de L'Anti-Œdipe réside dans la 

reconceptualisation de l'inconscient. Contre la psychanalyse freudienne qui conçoit 



6 

 

l'inconscient comme un théâtre où se rejouent éternellement les mêmes drames 

familiaux, Deleuze-Guattari proposent un inconscient productif : "L'inconscient ne 

manque de rien, il ne manque pas de son objet. Il est plutôt caractérisé comme 

organe-machine, comme machine productrice." 

Cette machine inconsciente ne représente rien, elle produit. Elle fabrique du réel, des 

connexions, des intensités nouvelles. L'analyse ne consiste plus à déchiffrer un sens 

caché, mais à cartographier les flux et les connexions qui traversent les corps (le 

corps sans organe d’Antonin Artaud). 

La production interdépendante du karma 

Le bouddhisme développe une compréhension similaire avec la doctrine du karma, 

comprise non comme fatalité morale, mais comme processus productif continu. Les 

actions (karma) ne sont pas des substances fixes qui détermineraient 

mécaniquement l'avenir, mais des forces créatrices qui participent à la co-production 

conditionnelle de chaque instant. 

L'école Yogācāra pousse cette logique plus loin en analysant les formations mentales 

(saṃskāra) comme des processus créateurs de réalité. La conscience n'est plus miroir 

passif du monde, mais participation active à sa production. Les "graines" (bīja) 

déposées dans la conscience-réceptacle (ālaya-vijñāna) germent et produisent de 

nouvelles expériences dans un cycle créateur ininterrompu. 

Une productivité sans sujet 

Ce qui rapproche ces deux conceptions, c'est l'absence de sujet central orchestrant 

la production. Dans le bouddhisme, il n'y a pas de soi substantiel qui serait l'agent du 

karma ; dans la schizoanalyse, il n'y a pas de sujet unifié qui contrôlerait les machines 

désirantes. La production s'effectue de manière immanente, sans transcendance 

organisatrice. 

Processualité et temps : L'instant créateur 

L'instantanéité bouddhiste 

La philosophie bouddhiste développe une conception particulière du temps basée sur 

l'instantanéité (kṣaṇa). Chaque moment est unique, surgissant de la rencontre de 

conditions qui ne se répéteront jamais exactement de la même manière. Cette 

temporalité discrète s'oppose à l'idée d'un temps continu et homogène. 

L'école Abhidharma analyse cette temporalité en termes de dharmas momentanés. 

Chaque instant psychophysique constitue une nouvelle émergence, une actualisation 



7 

 

inédite du processus d'interdépendance. Le présent n'est pas un point fixe entre 

passé et futur, mais l'événement même de la production conditionnée. 

Le temps des machines 

Deleuze-Guattari pensent également le temps de manière non linéaire. Les machines 

désirantes ne fonctionnent pas selon une temporalité chronologique, mais selon des 

rythmes propres, des accélérations et des ralentissements qui constituent leur 

temporalité immanente. Chaque connexion machinique crée son temps. 

Dans Mille Plateaux, cette conception se précise avec la notion d'Aiôn : un temps 

intensif qui ne se mesure pas quantitativement, mais qualitativement par les 

transformations qu'il effectue. C'est le temps de l'événement, de la différence pure 

qui surgit de la répétition. 

L'éternel retour de la différence 

Cette convergence autour d'une temporalité intensive révèle une ontologie de 

l'événement. Ni le bouddhisme ni Deleuze-Guattari ne pensent la répétition comme 

retour du même, mais comme production continue de la différence (à rapprocher de 

la « reprise » chez Kierkegaard). Chaque instant est unique, chaque connexion 

machinique ouvre de nouveaux possibles. 

Critique du sujet : Dissolution et multiplicité 

L'illusion du moi 

Le bouddhisme opère une déconstruction systématique de l'ego. L'analyse des cinq 

agrégats (skandhas) - forme, sensations, perceptions, formations mentales, 

conscience - montre que ce que nous prenons pour un "moi" n'est qu'un processus 

d'agrégation temporaire. Il n'y a pas de soi substantiel (anātman), seulement un flux 

d'expériences interdépendantes. 

Cette critique ne vise pas à nier l'expérience subjective, mais à révéler sa nature 

processuelle et composite. Le "je" émerge de l'interaction des agrégats sans jamais 

les transcender. Il est effet, non cause de ces processus. 

Les subjectivations multiples 

Deleuze-Guattari développent une critique parallèle du sujet œdipien. Contre l'idée 

d'un moi unifié et centré, ils proposent de penser en termes de subjectivations 

multiples produites par les agencements. "Un individu, c'est une multiplicité infinie", 

affirme Deleuze. 



8 

 

Ces subjectivations ne préexistent pas aux agencements qui les produisent. Elles 

émergent des connexions machiniques, se transforment avec elles, peuvent se 

défaire et se recomposer. La subjectivité devient nomade, processuelle, toujours en 

devenir. 

Vers une éthique de l'impersonnel 

Cette double critique du sujet ouvre sur une éthique nouvelle. Ni le bouddhisme ni la 

schizoanalyse ne prônent la disparition pure et simple de la subjectivité, mais sa 

libération des formations réactives. Il s'agit de permettre l'émergence de modes de 

subjectivation plus fluides, plus créateurs, moins territorialisés sur des identités fixes. 

Une éthique expérimentale de l'interdépendance : Karma et machines 

comme production consciente 

Le karma comme processus créateur 

Cette convergence ontologique débouche sur une révolution éthique qui transforme 

notre compréhension tant du karma que de l'expérimentation deleuzienne. La 

doctrine du karma, comprise dans sa profondeur, n'est pas un déterminisme moral 

mais un processus créateur continu. Chaque action (karma) ne produit pas 

mécaniquement ses effets, mais participe à la co-production conditionnelle 

d'agencements nouveaux. 

Mes actions d'aujourd'hui ne "causent" pas linéairement mon avenir, elles 

contribuent aux conditions d'émergence de situations inédites. Cette compréhension 

processuelle du karma rejoint exactement l'éthique deleuzienne : mes connexions 

machiniques participent à la production du réel sans pour autant le déterminer. Il y a 

une responsabilité créatrice dans les deux cas. 

La vigilance des connexions 

Dans les deux traditions, l'éthique ne consiste pas à suivre des règles externes, mais 

à développer une vigilance quant à la qualité de nos connexions. Le karma nous invite 

à prendre conscience que chaque geste, chaque pensée, chaque parole participe à 

tisser la trame interdépendante du réel. L'éthique devient attention à la "qualité 

karmique" de nos actions - non pas bon/mauvais au sens moral traditionnel, mais 

créateur de souffrance ou de libération. 

Parallèlement, la conscience des machines désirantes nous rend attentifs au fait que 

chaque connexion augmente ou diminue notre puissance d'agir et celle des autres. 

L'éthique devient expérimentation vigilante des agencements : quelles connexions 



9 

 

ouvrent des possibles, lesquelles les referment ? Cette position deleuzienne des flux 

de processus, d'un désir sans objet mais comme enchaînement, devient libératrice 

dès lors que l'on en a la pleine conscience. La machine n'est pas déterministe mais 

pure possibilité. 

Responsabilité sans sujet fixe 

Le paradoxe libérateur de cette éthique : il y a responsabilité maximale mais aucun 

sujet fixe qui porterait cette responsabilité. Le karma fonctionne sans âme 

substantielle (anātman) qui en serait le porteur ; les machines désirantes 

fonctionnent sans moi unifié qui les contrôlerait. 

Cette "responsabilité sans sujet" est révolutionnaire : je suis pleinement responsable 

des processus qui me traversent et me constituent, tout en sachant que ce "je" n'est 

qu'un effet temporaire de ces processus. C'est une responsabilité participative plutôt 

que possessive, qui nous libère à la fois du fatalisme ("mes actions sont 

déterminées") et du volontarisme naïf ("je contrôle tout"). 

L'instant éthique comme expérimentation 

Les deux approches convergent sur la primauté éthique du présent créateur. Chaque 

instant (kṣaṇa) bouddhiste est une opportunité unique de participer consciemment à 

la co-production conditionnelle. La pleine conscience (sati) permet de ne pas 

reproduire mécaniquement les formations réactives (saṃskāra). 

De même, chaque connexion machinique constitue une expérimentation éthique. Je 

peux choisir de reproduire des agencements territorialisés ou d'explorer des lignes 

de fuite créatrices. Cette éthique expérimentale dépasse la morale de la culpabilité : 

pas de péché originel (mes actions passées ne me condamnent pas), mais pas 

d'innocence non plus (je suis pleinement impliqué dans la production du réel). 

La compassion comme agencement créateur 

Cette convergence éclaire d'un jour nouveau la compassion bouddhiste : elle n'est pas 

sentiment moral mais expérimentation éthique. Reconnaître l'interdépendance 

radicale - que mes actions participent à la production de la souffrance ou du bien-

être d'autrui - c'est expérimenter des connexions qui augmentent la puissance 

collective d'agir. 

La compassion devient alors proche de ce que Deleuze-Guattari appellent la "santé" 

: capacité à former des agencements qui libèrent les potentialités créatrices plutôt 

que de les enfermer. L'éthique devient apprentissage continu : comment puis-je 



10 

 

participer plus consciemment et plus créativement aux processus qui me constituent 

et constituent le monde ? 

La révolution de la liberté et de la responsabilité 

Au bout du compte, c'est bien la question de la liberté et de la responsabilité qui se 

joue dans cette convergence, mais d'une manière totalement révolutionnaire par 

rapport aux conceptions occidentales classiques. Dans les deux traditions, nous 

assistons à une transformation conceptuelle fondamentale : la liberté n'est plus celle 

du libre-arbitre d'un sujet autonome qui choisirait souverainement ses actions. 

Cette liberté révolutionnaire naît paradoxalement de la compréhension de notre 

interdépendance constitutive. Dans le bouddhisme, la liberté émerge de la réalisation 

que "je" ne suis qu'un processus interdépendant - plus je comprends cette absence 

de soi autonome, plus je peux participer consciemment à cette interdépendance 

plutôt que de la subir aveuglément. Chez Deleuze-Guattari, la liberté naît de la 

conscience que nous sommes des agencements de flux - plus je comprends les 

machines désirantes qui me traversent, plus je peux expérimenter créativement leurs 

connexions. 

De même, la responsabilité se trouve révolutionnée. Elle ne repose plus sur un agent 

moral qui serait propriétaire de ses actes, mais sur une participation créatrice aux 

processus. C'est une responsabilité processuelle : je suis responsable des processus 

qui me constituent, mais cette responsabilité est elle-même un processus, non une 

propriété fixe. 

Le génie de cette convergence révèle un paradoxe libérateur : plus je comprends que 

je ne suis pas libre au sens du libre-arbitre, plus je deviens libre de participer 

consciemment aux processus qui me constituent. Plus je réalise que je ne suis pas 

responsable au sens de la propriété morale, plus je peux assumer une responsabilité 

créatrice dans les agencements. 

Cette transformation nous fait passer de la liberté-contrôle à la liberté-participation, 

de la responsabilité-propriété à la responsabilité-créatrice. Elle nous sort de 

l'alternative paralysante entre le déterminisme (je ne suis pas libre, donc pas 

responsable) et le volontarisme naïf (je contrôle tout, donc je suis coupable de tout). 

Ce qui émerge, c'est une sagesse comprise comme lucidité participative d'un 

processus conscient de lui-même, permettant une action juste - non pas conforme à 

des règles externes, mais ajustée aux potentialités créatrices de chaque situation. 



11 

 

Cette révolution conceptuelle répond à un enjeu crucial de notre époque : comment 

penser la liberté et la responsabilité dans un monde d'interdépendances complexes 

? La convergence bouddhisme/Deleuze-Guattari offre une voie : ni fatalisme ni toute-

puissance, mais participation consciente et créatrice aux devenirs collectifs. Une 

liberté qui ne se gagne pas contre l'interdépendance, mais par la compréhension de 

l'interdépendance. 

Limites et divergences : Libération versus production 

La question du désir 

Malgré ces convergences remarquables, une différence fondamentale sépare les 

deux traditions. Le bouddhisme, particulièrement dans ses formes classiques, 

identifie le désir (tṛṣṇā) comme racine de la souffrance. La voie spirituelle vise 

l'extinction de cette soif qui nous enchaîne au cycle des renaissances (saṃsāra). 

Il faut cependant relativiser cette différence : Bouddha combat le désir-attachement 

mais certains désirs sont légitimes comme le désir de libération. 

Deleuze-Guattari opèrent le mouvement inverse : ils affirment la positivité du désir 

comme force productrice. "Le désir produit du réel", écrivent-ils. Il ne s'agit pas de 

s'en libérer, mais de libérer ses potentialités créatrices des formations répressives 

qui l'entravent. 

Transcendance versus immanence 

Cette divergence révèle des orientations philosophiques différentes. Le bouddhisme, 

même dans ses versions les plus immanentistes comme le Zen, conserve une 

dimension sotériologique : il vise un état de libération (nirvāṇa) qui, bien que non 

substantiel, représente une transcendance de la condition ordinaire. 

La pensée deleuzienne se veut résolument immanentiste. Il n'y a pas d'au-delà à 

atteindre, seulement des connexions à libérer, des devenirs à explorer. La "santé" 

dont parle Deleuze n'est pas un état final, mais une capacité continue de variation et 

de création. 

Synthèse créatrice 

Plutôt que d'opposer ces deux orientations, nous pouvons voir dans leur tension une 

richesse philosophique. Le bouddhisme apporte la radicalité de sa critique du moi et 

de sa compréhension de l'interdépendance ; Deleuze-Guattari offrent les outils pour 

penser positivement la multiplicité et la production. Leur rencontre pourrait ouvrir sur 



12 

 

une pensée de l'interdépendance créatrice qui ne sacrifie ni la lucidité bouddhiste sur 

l'illusion du moi, ni l'affirmation deleuzienne des puissances du multiple. 

Conclusion : Vers une ontologie relationnelle 

Cette exploration révèle les contours d'une ontologie relationnelle qui dépasse les 

clivages traditionnels entre pensée orientale et occidentale. Qu'elle s'exprime par la 

co-production conditionnelle ou par les machines désirantes, une même intuition 

traverse ces philosophies : la primauté du relationnel sur le substantiel, du processuel 

sur l'identitaire, du multiple sur l'un. 

Cette convergence n'est pas fortuite. Elle répond à une nécessité philosophique 

contemporaine : penser les multiplicités sans les réduire à l'unité, comprendre 

l'interdépendance sans tomber dans le relativisme, affirmer la production du nouveau 

sans sacrifier la rigueur analytique. 

La rencontre entre vacuité bouddhiste et machines désirantes ouvre ainsi sur de 

nouveaux territoires de pensée. Elle invite à concevoir une philosophie de 

l'interdépendance créatrice où la dissolution du moi substantiel libère les puissances 

relationnelles de l'existence. Dans cette perspective, ni la sagesse bouddhiste ni la 

révolution schizoanalytique ne constituent des fins en soi, mais des moyens de 

participer plus pleinement au processus créateur du réel. 

Cette ontologie relationnelle pourrait bien constituer l'un des enjeux philosophiques 

majeurs de notre époque : comment penser ensemble l'interdépendance et la 

créativité, la dissolution et la production, la sagesse et la révolution ? La rencontre 

entre Nāgārjuna et Deleuze-Guattari esquisse quelques pistes pour cette pensée de 

l'avenir. 



13 

 

Glossaire 

Agencement machinique : Chez Deleuze-Guattari, configuration productive 

d'éléments hétérogènes (corps, signes, techniques, affects) qui fonctionnent 

ensemble sans former une totalité unifiée. L'agencement se définit par ses 

connexions plutôt que par ses composants. 

Aiôn : Temps intensif chez Deleuze, par opposition au temps chronologique 

(Chronos). Temps de l'événement et de la transformation qualitative, qui ne se 

mesure pas quantitativement mais par les devenirs qu'il actualise. 

Ālaya-vijñāna : Dans l'école Yogācāra, "conscience-réceptacle" ou "conscience-

base" qui stocke les traces (bīja) de toutes les expériences passées et conditionne les 

expériences futures. Niveau inconscient de la conscience dans le processus de co-

production conditionnelle. 

Anātman : Doctrine bouddhiste de l'absence de soi substantiel. Enseigne qu'il 

n'existe pas d'essence permanente ou d'âme éternelle, seulement des processus 

interdépendants en changement constant. 

Bīja : "Graines" ou traces laissées par les actions passées dans la conscience-

réceptacle (ālaya-vijñāna). Ces graines germent pour produire de nouvelles 

expériences dans un processus créateur continu. 

Co-production conditionnelle (Pratītyasamutpāda) : Doctrine centrale du 

bouddhisme selon laquelle tous les phénomènes surgissent en dépendance de 

causes et conditions multiples, sans existence autonome. Formule : "Ceci étant, cela 

devient ; ceci cessant, cela cesse." 

Décoïncidence : Concept de François Jullien désignant l'écart créateur entre des 

systèmes de pensée qui ne se recouvrent pas parfaitement. Cet écart, loin d'être un 

obstacle, constitue l'espace même de l'invention conceptuelle. 

Dharmas : Dans l'Abhidharma, éléments psychophysiques momentanés qui 

constituent la réalité. Chaque dharma est un événement instantané (kṣaṇa) 

participant au processus d'interdépendance. 

Karma : Actions intentionnelles qui participent à la co-production conditionnelle du 

réel. Non pas déterminisme moral, mais processus créateur continu de participation 

aux conditions d'émergence de nouvelles situations. 



14 

 

Kṣaṇa : Instant momentané dans la temporalité bouddhiste. Chaque moment est 

unique, surgissant de conditions particulières qui ne se répéteront jamais exactement 

de la même manière. 

Ligne de fuite : Chez Deleuze-Guattari, mouvement de déterritorialisation qui ouvre 

de nouveaux possibles en échappant aux territoires constitués. Processus créateur 

qui libère les potentialités enfermées dans les structures établies. 

Machines désirantes : Concept central de L'Anti-Œdipe désignant les unités 

productives élémentaires de l'inconscient. Ces machines ne manquent de rien, elles 

produisent du réel par leurs connexions et couplages avec d'autres machines. 

Madhyamaka : École bouddhiste du "Chemin du milieu" fondée par Nāgārjuna, qui 

développe la philosophie de la vacuité (śūnyatā) comme absence de nature propre 

permettant l'interdépendance. 

Nirvāṇa : État de libération de la souffrance dans le bouddhisme. Non pas un lieu ou 

une substance, mais l'extinction du processus de production conditionnée de la 

souffrance. 

Saṃskāra : Formations mentales ou conditionnements qui façonnent l'expérience. 

Dans l'optique processuelle, ces formations participent activement à la création de la 

réalité plutôt que de la subir passivement. 

Sati : Pleine conscience ou vigilance attentive dans le bouddhisme. Capacité à 

participer consciemment au processus d'interdépendance sans reproduire 

mécaniquement les formations réactives. 

Schizoanalyse : Méthode d'analyse proposée par Deleuze-Guattari pour 

cartographier les flux de désir et les connexions machiniques, par opposition à la 

psychanalyse œdipienne centrée sur la représentation. 

Skandhas : Les cinq agrégats (forme, sensations, perceptions, formations mentales, 

conscience) dont l'interaction temporaire donne l'illusion d'un moi substantiel. 

Révèlent la nature processuelle et composite de la subjectivité. 

Śūnyatā : Vacuité ou absence de nature propre dans le bouddhisme Madhyamaka. 

Non pas néant, mais condition même de l'interdépendance et de la transformation. 

Svabhāva : Nature propre ou essence intrinsèque que la philosophie Madhyamaka 

critique comme illusoire. L'absence de svabhāva (śūnyatā) rend possible 

l'interdépendance universelle. 



15 

 

Territorialisation/Déterritorialisation : Chez Deleuze-Guattari, mouvements de 

fixation (territorialisation) et de libération (déterritorialisation) des flux désirantes. La 

déterritorialisation ouvre de nouveaux possibles créateurs. 

Topos : En théorie des catégories de Grothendieck, structure mathématique 

généralisant la notion d'espace topologique. Permet d'étudier les propriétés 

structurelles communes à des domaines apparemment distincts. 

Tṛṣṇā : Soif ou désir-attachement identifié dans le bouddhisme comme racine de la 

souffrance. Se distingue du désir créateur deleuzien par son caractère possessif et 

répétitif. 

Yogācāra : École bouddhiste de la "Pratique du yoga" qui développe une analyse 

sophistiquée de la conscience et de ses processus créateurs de réalité, notamment à 

travers la doctrine de la conscience-réceptacle. 

Bibliographie sélective 

Sources primaires bouddhistes 

• Nāgārjuna. Mūlamadhyamakakārikā (Stances fondamentales du Chemin du 

milieu) 

• Abhidharmakośa de Vasubandhu 

• Vijñaptimātratā - Textes de l'école Yogācāra 

Deleuze-Guattari 

• Deleuze, Gilles et Félix Guattari. L'Anti-Œdipe. Capitalisme et schizophrénie 1. 

Paris : Minuit, 1972. 

• Deleuze, Gilles et Félix Guattari. Mille Plateaux. Capitalisme et schizophrénie 2. 

Paris : Minuit, 1980. 

• Deleuze, Gilles. Logique du sens. Paris : Minuit, 1969. 

Études contemporaines 

• Caramelo, Olivia. Topos et structures relationnelles : Pour une géométrie 

généralisée de la pensée. (Travaux en cours) 

• Jullien, François. De l'être au vivre : Lexique euro-chinois de la pensée. Paris : 

Gallimard, 2015. 

• Jullien, François. L'écart et l'entre : Leçon inaugurale de la chaire sur l'altérité. 

Paris : Galilée, 2012. 



16 

 

Mathématiques et philosophie 

• Grothendieck, Alexander. Récoltes et Semailles : Réflexions et témoignage sur 

un passé de mathématicien. (Publication posthume) 

• Lautman, Albert. Essai sur les notions de structure et d'existence en 

mathématiques. Paris : Hermann, 1938. 

Épistémologie quantique et relationnelle 

• Bitbol, Michel. Mécanique quantique : Une introduction philosophique. Paris : 

Flammarion, 1996. 

• Bitbol, Michel. De l'intérieur du monde : Pour une philosophie et une science des 

relations. Paris : Flammarion, 2010. 

• Rovelli, Carlo. Relational Quantum Mechanics. International Journal of 

Theoretical Physics, 1996. 

• Rovelli, Carlo. L'ordre du temps. Paris : Flammarion, 2018. 

 


