
  

09/08/2025 

 

  

L'Immunité démocratique : 
Comment l'Amérique peut guérir du populisme 

Lucien Lemaire 
      

 



 

 

Table des matières 

Abstract ............................................................................................................................................... 1 

Les anticorps démocratiques de la pensée américaine ................................................................... 2 

Castoriadis et les fondements de la démocratie radicale ................................................................ 3 

L'auto-institution de la société ....................................................................................................... 3 

L'autonomie contre l'hétéronomie ................................................................................................. 4 

La paideia : l'éducation comme condition de la démocratie ......................................................... 4 

Castoriadis et la formation du citoyen ....................................................................................... 4 

La convergence transcendantaliste ............................................................................................ 4 

L'anti-paideia populiste .............................................................................................................. 5 

Cavell et le perfectionnisme moral démocratique ............................................................................ 5 

Redécouvrir la voix démocratique ................................................................................................. 5 

Le perfectionnisme comme processus démocratique .................................................................. 5 

Une maladie auto immune : L'aversion démocratique .................................................................. 6 

L'autolimitation : la sagesse démocratique ....................................................................................... 6 

Castoriadis et les limites internes .................................................................................................. 6 

Thoreau et la conscience morale comme limite............................................................................ 7 

Cavell et la reconnaissance d'autrui .............................................................................................. 7 

L'illimitation populiste ........................................................................................................................ 7 

La pathologie populiste : rejet de la « conversation » ................................................................... 8 

L'anti-perfectionnisme populiste ............................................................................................... 8 

La destruction du langage ordinaire ........................................................................................... 8 

Vers une démocratie perfectionniste ................................................................................................ 9 

La paideia permanente comme éthique ........................................................................................ 9 

Les dispositifs e la mise en œuvre du perfectionnisme démocratique ........................................ 9 

La conversation comme résistance .............................................................................................. 10 



 

 

Conclusion : l'inachèvement démocratique comme richesse ........................................................ 10 

Annexes ............................................................................................................................................ 12 

Présentation des principaux acteurs ........................................................................................... 12 

Cornelius Castoriadis (1922-1997).......................................................................................... 12 

Stanley Cavell (1926-2018) ..................................................................................................... 12 

Ralph Waldo Emerson (1803-1882) ........................................................................................ 12 

Henry David Thoreau (1817-1862) .......................................................................................... 13 

Glossaire des principales notions ................................................................................................ 14 

Auto-institution (Castoriadis) ................................................................................................... 14 

Auto-limitation .......................................................................................................................... 14 

Aversion démocratique (Cavell) ............................................................................................... 14 

Conversation démocratique ..................................................................................................... 14 

Désobéissance civile (Thoreau) ................................................................................................ 14 

Hétéronomie (Castoriadis) ........................................................................................................ 15 

Langage ordinaire (Cavell) ........................................................................................................ 15 

Paideia ....................................................................................................................................... 15 

Perfectionnisme moral (Cavell) ................................................................................................ 15 

Populisme .................................................................................................................................. 15 

Self-Reliance (Emerson) ........................................................................................................... 15 

Transcendantalisme .................................................................................................................. 16 

Voix authentique (Cavell) .......................................................................................................... 16 

 



1 

 

Abstract 

Cet article examine les conditions authentiques de la démocratie en mettant en dialogue 

quatre perspectives philosophiques : la conception de la démocratie radicale de 

Cornelius Castoriadis, la lecture du transcendantalisme américain par Stanley Cavell, et 

la pensée politique originelle d'Emerson et Thoreau, face aux défis posés par le 

populisme trumpiste contemporain. L'analyse révèle une convergence remarquable 

autour de trois conditions essentielles de la démocratie authentique : une éducation 

émancipatrice (paideia), la capacité d'auto-limitation collective, et ce que Cavell nomme 

le "perfectionnisme moral" - un processus continu d'amélioration mutuelle par la 

« conversation » démocratique. Contre les tendances anti-démocratiques du populisme 

contemporain, qui cultive l'aversion à la « disputatio » et détruit les conditions de la 

reconnaissance mutuelle, cette synthèse philosophique propose une conception 

exigeante de la démocratie comme forme de vie fondée sur le perfectionnement 

collectif. L'étude démontre que la crise démocratique actuelle ne relève pas seulement 

de dysfonctionnements institutionnels, mais d'une érosion des fondements 

anthropologiques et culturels qui rendent possible l'auto-gouvernement démocratique. 

Mots-clés : démocratie radicale, perfectionnisme moral, transcendantalisme, 

populisme, paideia, auto-limitation, conversation démocratique 

 



2 

 

Les anticorps démocratiques de la pensée américaine 

Longtemps, j'ai ignoré la philosophie américaine.  

Il me semblait que l'Amérique, trop jeune, trop pragmatique, trop occupée à construire 

un monde nouveau, n'avait pu développer cette profondeur spéculative que je cherchais 

dans les traditions européennes. Comme tant d'intellectuels européens, je considérais 

que la véritable pensée philosophique s'était épanouie ailleurs - en Grèce antique, dans 

l'Allemagne romantique, dans la France des Lumières - mais certainement pas dans 

cette République marchande née de la Révolution industrielle. 

C'est la crise démocratique contemporaine aux États-Unis qui m'a contraint à réviser ce 

préjugé tenace. Comment une nation fondée sur l'idéal démocratique peut-elle générer 

en son sein des forces si puissamment anti-démocratiques ? Mais cette interrogation en 

appelle une autre, plus optimiste : la tradition intellectuelle américaine ne contient-elle 

pas ses propres anticorps contre les dérives populistes qui la menacent ? 

L'hypothèse de cet article est que la pensée américaine, dans ses expressions les plus 

profondes, a développé une véritable immunologie démocratique. Comme un organisme 

sain qui produit les anticorps nécessaires pour lutter contre les infections, la culture 

intellectuelle américaine a élaboré, dès ses origines, des concepts et des pratiques 

capables de résister aux pathologies populistes contemporaines. 

Ces anticorps ne relèvent pas d'un patriotisme de façade ou d'une nostalgie 

conservatrice, mais d'une pensée critique rigoureuse qui n'a cessé de questionner les 

conditions authentiques de la démocratie. Ils s'incarnent particulièrement dans la 

rencontre entre quatre traditions de pensée : le transcendantalisme d'Emerson et 

Thoreau au XIXe siècle, sa relecture philosophique par Stanley Cavell au XXe siècle, et 

sa mise en résonance avec les conceptions de la démocratie radicale développée par 

Cornelius Castoriadis. 

Cette convergence n'est pas fortuite. Elle révèle que les défis démocratiques 

contemporains ne sont pas entièrement inédits, et que la pensée américaine, dans ses 

moments les plus lucides, a anticipé les conditions nécessaires pour préserver l'idéal 

démocratique contre ses propres dérives. Le populisme trumpiste, loin d'être une fatalité 

inexplicable, peut être analysé et combattu à l'aide d'outils conceptuels forgés par la 

tradition intellectuelle américaine elle-même. 



3 

 

La crise contemporaine de la démocratie américaine révèle ainsi l'urgence de réactiver 

ces anticorps endogènes. En mettant en dialogue et en tension  la philosophie politique 

de Cornelius Castoriadis, proprement européenne, la lecture que Stanley Cavell propose 

du transcendantalisme américain, et la pensée originelle d'Emerson et Thoreau, face aux 

tendances populistes actuelles, émerge une compréhension renouvelée de la 

démocratie.  

Cette quadruple perspective révèle que la démocratie véritable exige trois conditions 

fondamentales : une éducation (paideia) émancipatrice, une capacité collective d'auto-

limitation, et ce que Cavell nomme le "perfectionnisme moral" - un processus continu 

d'amélioration de soi et de « conversation » authentique avec autrui qui est le fondement 

de l’autonomie. 

Dans  la suite nous reprendrons souvent le terme de « conversation » forgé par Emerson. 

Il faut entendre par là, dialogue authentique. 

 

Castoriadis et les fondements de la démocratie radicale 

L'auto-institution de la société 

Pour Cornelius Castoriadis (1922-1997), la démocratie authentique ne consiste pas 

simplement dans l'application de procédures électorales, mais dans la capacité d'une 

société à s'auto-instituer consciemment. Cette auto-institution signifie que les citoyens 

reconnaissent qu'ils sont les créateurs de leurs propres lois et institutions, et qu'ils 

assument cette responsabilité créatrice. 

Cette conception rejoint profondément l'idéal émersonien de self-reliance. Quand 

Emerson exhorte chaque individu à "faire confiance à lui-même", il ne prône pas un 

individualisme égoïste, mais une autonomie qui est la condition de l'autonomie 

collective. Thoreau, par son expérience de Walden et sa désobéissance civile, démontre 

concrètement cette capacité d'auto-institution : il se donne ses propres règles de vie tout 

en assumant sa responsabilité envers la communauté. 



4 

 

L'autonomie contre l'hétéronomie 

Castoriadis oppose l'autonomie (se donner ses propres lois) à l'hétéronomie (recevoir 

ses lois d'une source extérieure présentée comme transcendante). Une société 

hétéronome attribue l'origine de ses institutions à Dieu, à la Nature, à l'Histoire ou à un 

Leader providentiel, refusant de reconnaître qu'elle en est l'auteur. 

Cette distinction éclaire de manière saisissante l'opposition entre l'idéal 

transcendantaliste et le populisme trumpiste. Emerson et Thoreau prônent 

explicitement l'autonomie : chaque individu doit développer sa capacité à penser et agir 

selon ses propres principes rationnels et moraux. À l'inverse, le populisme trumpiste 

cultive une forme d'hétéronomie en attribuant tous les maux à des forces extérieures 

("l'État profond", "les élites", "les médias") et en présentant le leader comme la solution 

transcendante à ces problèmes. 

La paideia : l'éducation comme condition de la démocratie 

Castoriadis et la formation du citoyen  

Castoriadis place la paideia (éducation au sens grec) au cœur du projet démocratique. Il 

ne s'agit pas simplement de transmettre des connaissances, mais de former des êtres 

humains capables d'autonomie, de réflexion critique et de participation active à la vie 

collective. Cette éducation doit développer simultanément la capacité à questionner 

l'existant et la responsabilité envers le bien commun. 

La convergence transcendantaliste  

Cette conception trouve un écho remarquable chez Emerson et Thoreau. Pour Emerson, 

l'éducation véritable consiste à "éveiller l'âme" plutôt qu'à bourrer les crânes de faits. 

Dans The American Scholar (1837), il appelle à une éducation qui forme des penseurs 

originaux capables de "voir avec leurs propres yeux". 

Thoreau radicalise cette approche en montrant que l'éducation authentique passe par 

l'expérience directe. Son séjour à Walden constitue une auto-éducation méthodique : 

apprendre à distinguer l'essentiel du superflu, développer l'observation de la nature, 

cultiver la réflexion solitaire et l'autonomie pratique. 



5 

 

L'anti-paideia populiste  

Le populisme trumpiste révèle une hostilité systémique envers cette conception 

éducative. En disqualifiant l'expertise, en attaquant les institutions éducatives et en 

valorisant l'ignorance comme vertu populaire, il sape les conditions mêmes de 

l'autonomie démocratique. 

Cette stratégie d'anti-paideia se manifeste par : 

• La simplification outrancière des enjeux complexes 

• La substitution de slogans émotionnels à l'argumentation rationnelle  

• La diabolisation systématique des sources de savoir critique 

• L'encouragement de la méfiance envers toute forme de compétence 

Castoriadis aurait identifié dans cette démarche une régression vers l'hétéronomie : 

plutôt que de former des citoyens capables de jugement autonome, on cultive leur 

dépendance envers un leadership charismatique. 

Cavell et le perfectionnisme moral démocratique 

Redécouvrir la voix démocratique 

Stanley Cavell (1926-2018) propose une lecture originale du transcendantalisme 

américain qui éclaire puissamment les enjeux démocratiques contemporains. Pour 

Cavell, Emerson et Thoreau ne sont pas simplement des philosophes individualistes, 

mais des penseurs de la démocratie qui ont identifié une condition cruciale souvent 

négligée : la nécessité pour chaque citoyen de "trouver sa voix" authentique. 

Cette recherche de la voix ne relève pas du narcissisme, mais constitue un préalable à la 

conversation démocratique véritable. Comme l'écrit Cavell dans son analyse de Walden, 

Thoreau ne fuit pas la société mais cherche les conditions d'un retour authentique à elle. 

Son isolement temporaire vise à développer une voix suffisamment originale et assurée 

pour enrichir le dialogue collectif. 

Le perfectionnisme comme processus démocratique 

Cavell développe une conception du "perfectionnisme moral" qui rejoint les intuitions de 

Castoriadis sur l'auto-institution sociale. Ce perfectionnisme c n'est pas la recherche 



6 

 

d'un état final de perfection, mais un processus continu d'amélioration - de soi, de ses 

relations, de ses institutions. 

Cette approche s'oppose frontalement à l'idée que la démocratie consisterait 

simplement dans l'agrégation de préférences données. Pour Cavell, comme pour 

Emerson, la démocratie exige que les citoyens transforment continuellement leurs 

désirs et opinions par l'éducation, l'expérience et la conversation. Elle présuppose des 

êtres en mouvement plutôt que des identités figées. 

Une maladie auto immune : L'aversion démocratique 

L'une des contributions de Cavell concerne ce qu'il nomme "l'aversion pour la 

démocratie" (aversion to democracy). Cavell observe que même ceux qui bénéficient du 

système démocratique peuvent développer une résistance psychologique profonde à 

ses exigences. 

Cette aversion se manifeste par le refus d'assumer la responsabilité de 

l'autogouvernement, la préférence pour la soumission à l'autorité, et surtout la peur de 

la conversation authentique avec autrui. Cavell anticipe ainsi remarquablement les 

mécanismes psychologiques que le populisme contemporain exploite. 

Paradoxalement l’aversion démocratique est un moteur indispensable à la démocratie 

quand elle ne se fige pas en une position inquestionnable. Elle devient alors le pôle 

négatif à dialectiser pour relancer le nécessaire questionnement démocratique 

L'autolimitation : la sagesse démocratique 

Castoriadis et les limites internes 

Pour Cornelius  Castoriadis   la capacité d’auto-limitation est une  condition cruciale de 

la démocratie. Une société autonome doit être capable de se donner ses propres limites, 

de reconnaître que son pouvoir créateur n'est pas illimité et qu'elle peut se tromper. 

Cette capacité d'auto-limitation distingue la démocratie authentique de la tyrannie de la 

majorité. 

Daniel Cohen, dans son ouvrage posthume, pointe le cancer de l’avidité et l’addiction à 

la croissance sans borne. 

Cette auto-limitation s'exprime dans : 



7 

 

• La reconnaissance de la faillibilité des décisions collectives 

• Le respect des droits des minorités 

• L'acceptation de la pluralité des opinions 

• La capacité à réviser ses propres institutions 

Thoreau et la conscience morale comme limite 

Thoreau illustre parfaitement cette notion d'auto-limitation dans son approche  de la 

désobéissance civile. Il refuse de payer ses impôts non par anarchisme, mais par fidélité 

à une limite morale supérieure. Son geste constitue un acte d'auto-limitation : il se limite 

à des moyens non-violents et accepte les conséquences légales de son acte. 

Plus profondément, toute l'expérience de Walden témoigne d'une pratique d'auto-

limitation : choisir volontairement la simplicité, limiter ses besoins, refuser 

l'accumulation illimitée. Cette ascèse n'est pas mortification mais sagesse pratique : 

comprendre que la liberté authentique naît de la capacité à se donner ses propres 

limites. 

Cavell et la reconnaissance d'autrui 

L'une des contributions les plus originales de Cavell concerne le "problème d'autrui" en 

démocratie. Comment puis-je reconnaître l'autre comme égal sans le réduire à ma 

propre compréhension ? Comment maintenir à la fois l'exigence d'égalité et la 

reconnaissance de l'altérité ? 

Cavell (mais aussi Levinas) montre que cette tension est constitutive de l'expérience 

démocratique. La démocratie exige que je reconnaisse l'autre comme mon égal en 

dignité tout en acceptant que je ne puisse jamais complètement le connaître ou le 

contrôler. Cette reconnaissance implique une dernière forme d'auto-limitation : renoncer 

à la maîtrise totale d'autrui. 

L'illimitation populiste 

Le populisme trumpiste révèle, par un hubris structurel, une incapacité fondamentale à 

l'auto-limitation. Cette pathologie se manifeste de multiples façons : 



8 

 

L'illimitation du pouvoir : Le refus des contre-pouvoirs institutionnels, l'attaque 

systématique contre l'indépendance de la justice, des médias et du Congrès témoignent 

d'une conception illimitée délirante du pouvoir exécutif. 

L'illimitation de la parole : Le mensonge systématique, la création de "faits alternatifs" 

et le refus de toute vérification révèlent un rapport illimité au langage, où les mots 

perdent leur fonction de communication pour devenir pure manipulation. 

L'illimitation de la responsabilité : L'attribution systématique des échecs à des forces 

extérieures et le refus d'assumer les conséquences de ses actes témoignent d'une 

incapacité à l'auto-limitation morale. 

Un psychanalyste parlerait sans doute de déni de la castration. 

La pathologie populiste : rejet de la « conversation » 

Le populisme, pas définition, disqualifie le dialogue pour substituer l’imprécation à 

l’échange, le mantra au dialogue, l’éructation à l’analyse. 

L'anti-perfectionnisme populiste 

Le populisme trumpiste révèle une résistance systématique aux conditions du 

perfectionnisme démocratique. Plutôt que d'encourager la recherche de voix 

authentiques, il cultive l'imitation et la soumission. Plutôt que de favoriser la 

conversation transformatrice, il privilégie la répétition de slogans. 

Cette pathologie se manifeste par : 

• Le refus de l'apprentissage : présenter l'ignorance comme vertu populaire 

• La cloture conversationnelle : disqualifier tout interlocuteur critique 

• L'illusion de perfection immédiate : promettre des solutions simples aux 

problèmes complexes 

• La régression narcissique : confondre authenticité et expression brute des 

pulsions 

La destruction du langage ordinaire  

Cavell aurait été particulièrement sensible à la manière dont le populisme trumpiste 

détruit le langage ordinaire. En vidant les mots de leur sens partagé, en créant des "faits 



9 

 

alternatifs", en instrumentalisant la communication à des fins purement manipulatoires, 

il sape les conditions mêmes de la conversation démocratique. 

Cette destruction linguistique n'est pas accidentelle : elle vise à rendre impossible la 

délibération collective authentique en privant les citoyens des outils conceptuels 

nécessaires à la pensée politique autonome. 

Vers une démocratie perfectionniste 

La paideia permanente comme éthique 

L'apport de Cavell vient compéter la conception castoriadienne de la paideia. L'éducation 

démocratique ne consiste pas seulement à transmettre des savoirs ou développer 

l'esprit critique, mais à apprendre l'art de la conversation transformatrice. 

Cette forme de paideia, apprentissage par le dialogue , consiste à  : 

• Apprendre à écouter : reconnaître que l'autre peut m'enseigner quelque chose 

d'inattendu 

• Trouver sa voix : développer une parole authentique plutôt que répéter des 

opinions toutes faites 

• Accepter la transformation : être prêt à changer ses positions par la rencontre 

avec autrui 

• Pratiquer la reconnaissance : voir en l'autre un égal capable de 

perfectionnement 

Les dispositifs e la mise en œuvre du perfectionnisme démocratique 

Au niveau institutionnel, cette approche suggère de créer des espaces où les citoyens 

peuvent s'engager dans des processus de perfectionnement collectif. Ces institutions 

devraient favoriser : 

• La délibération transformatrice plutôt que la simple agrégation d'opinions 

• L'expérimentation sociale permettant de tester de nouvelles formes de vie 

commune 

• La reconnaissance mutuelle entre citoyens de parcours différents 

• L'auto-limitation collective par des mécanismes de révision et d'autocorrection 



10 

 

La conversation comme résistance 

Face aux tendances anti-démocratiques contemporaines, Cavell nous rappelle que la 

résistance la plus profonde consiste à maintenir vivante la possibilité du dialogue  

authentique. Cette résistance  implique de : 

• Refuser la simplification des enjeux complexes 

• Maintenir l'exigence de vérité contre les manipulations linguistiques 

• Cultiver l'attention aux expériences particulières contre les généralisations 

abusives 

• Pratiquer la patience démocratique contre l'impatience autoritaire 

Conclusion : l'inachèvement démocratique comme richesse 

Cette quadruple confrontation révèle que la démocratie authentique n'est jamais un état 

acquis mais un processus inachevé, et que cet inachèvement constitue sa richesse plutôt 

que sa faiblesse. Castoriadis, Cavell, Emerson et Thoreau convergent vers l'idée que la 

démocratie est essentiellement une pratique de perfectionnement mutuel. 

Le populisme contemporain exploite l'impatience face à cet inachèvement constitutif. Il 

promet la perfection immédiate, la solution définitive, la réconciliation finale - autant de 

mirages qui masquent un projet de régression vers l'hétéronomie. 

La voie démocratique authentique exige au contraire d'assumer joyeusement 

l'inachèvement comme condition de la liberté. Elle requiert des citoyens suffisamment 

éduqués pour supporter l'incertitude, suffisamment confiants pour entrer en 

conversation avec l'altérité, suffisamment responsables pour s'auto-limiter 

volontairement. 

Cette exigence peut paraître démesurée. Mais comme le rappelle Cavell dans sa lecture 

d'Emerson, l'alternative n'est pas entre une démocratie parfaite et une démocratie 

imparfaite, mais entre une démocratie vivante et une pseudo-démocratie morte. Le choix 

reste ouvert, et c'est précisément dans cette ouverture que réside l'espoir démocratique. 

L'héritage convergent de ces quatre penseurs nous enseigne finalement que la 

démocratie est moins un système politique qu'une forme de vie : une manière d'être-

ensemble qui fait du perfectionnement mutuel la condition et la finalité de l'existence 

commune. Cette forme de vie exige un apprentissage permanent, et c'est peut-être là sa 



11 

 

plus belle promesse : dans une démocratie authentique, nous n'en finissons jamais 

d'apprendre à devenir humains. 



12 

 

Annexes 

Présentation des principaux acteurs 

Cornelius Castoriadis (1922-1997) 

Philosophe, psychanalyste et économiste grec naturalisé français, 

Castoriadis est l'un des penseurs les plus originaux du XXe siècle. 

Cofondateur du groupe "Socialisme ou Barbarie", il développe une 

critique radicale du marxisme orthodoxe et une théorie 

révolutionnaire de la démocratie. Ses concepts d'auto-institution 

sociale et d'autonomie collective ont profondément influencé la 

pensée politique contemporaine. Œuvres principales : L'Institution imaginaire de la 

société (1975), Les Carrefours du labyrinthe (1978-1999). 

Stanley Cavell (1926-2018) 

Philosophe américain, professeur à Harvard, Cavell 

révolutionne la lecture du transcendantalisme américain en 

montrant sa dimension politique méconnue. Influencé par 

Wittgenstein et Austin, il développe une philosophie du 

"langage ordinaire" et une théorie du "perfectionnisme moral" 

qui éclaire les conditions de la démocratie. Sa lecture d'Emerson et Thoreau révèle leur 

modernité pour penser les enjeux démocratiques contemporains. Œuvres principales : 

The Senses of Walden (1972), Conditions Handsome and Unhandsome (1990), Cities of 

Words (2004). 

Ralph Waldo Emerson (1803-1882) 

Philosophe, essayiste et poète américain, figure centrale du 

transcendantalisme. Ancien pasteur unitarien, il développe une 

philosophie de l'autonomie individuelle (self-reliance) qui 

influence profondément la culture américaine. Sa conception de 

l'éducation et de la démocratie anticipe de nombreux enjeux 

contemporains. Mentor de Thoreau, il incarne l'optimisme 

démocratique américain du XIXe siècle. Œuvres principales : Nature (1836), Self-

Reliance (1841), The American Scholar (1837). 



13 

 

Henry David Thoreau (1817-1862) 

Écrivain, philosophe et naturaliste américain, disciple critique 

d'Emerson. Son expérience de vie simple à Walden et sa théorie de la 

désobéissance civile en font une figure emblématique de la résistance 

non-violente. Sa synthèse entre observation naturaliste, 

expérimentation sociale et réflexion morale influence durablement 

l'écologie politique et les mouvements de justice sociale. Œuvres 

principales : Walden (1854), La Désobéissance civile (1849). 

 



14 

 

Glossaire des principales notions 

Auto-institution (Castoriadis)  

Capacité d'une société à reconnaître qu'elle est l'auteur de ses propres lois et 

institutions, et à assumer cette responsabilité créatrice. S'oppose à l'hétéronomie qui 

attribue l'origine des institutions à des sources transcendantes (Dieu, Nature, Histoire, 

Leader providentiel). 

Auto-limitation  

Capacité individuelle et collective de se donner volontairement des limites. Condition 

essentielle de la démocratie qui distingue l'autonomie de l'arbitraire. Implique la 

reconnaissance de la faillibilité, le respect d'autrui, et l'acceptation de la révision de ses 

propres positions. 

Aversion démocratique (Cavell) 

Résistance psychologique profonde aux exigences de la démocratie, même chez ses 

bénéficiaires. Se manifeste par le refus d'assumer la responsabilité de 

l'autogouvernement, la préférence pour la soumission à l'autorité, et la peur de la 

conversation authentique avec autrui. Mais c’est aussi le pole négatif nécessaire à son 

dépassement dialectique. 

Conversation démocratique  

Forme de dialogue qui transforme les participants plutôt que de simplement échanger 

des opinions figées. Implique l'écoute véritable, l'acceptation d'être changé par la 

rencontre avec autrui, et la recherche commune de vérités partagées. 

Désobéissance civile (Thoreau)  

Refus non-violent et public d'obéir à une loi jugée injuste, accompagné de l'acceptation 

des conséquences légales. Acte de résistance qui vise à éveiller la conscience collective 

et à améliorer les institutions plutôt qu'à les détruire. 



15 

 

Hétéronomie (Castoriadis)  

Situation d'une société qui attribue l'origine de ses lois et institutions à des sources 

extérieures présentées comme transcendantes, refusant de reconnaître qu'elle en est 

l'auteur. S'oppose à l'autonomie et caractérise les régimes autoritaires. 

Langage ordinaire (Cavell)  

Conception philosophique selon laquelle nos mots quotidiens portent en eux les 

possibilités de notre vie commune, mais que ces possibilités doivent être 

continuellement réactualisées par l'usage authentique et la conversation véritable. 

Paideia  

Concept grec désignant l'éducation au sens large : formation de l'être humain dans 

toutes ses dimensions (intellectuelle, morale, civique, esthétique). Pour Castoriadis, 

condition essentielle de la démocratie qui doit former des citoyens capables 

d'autonomie et de participation créative. 

Perfectionnisme moral (Cavell)  

Processus continu d'amélioration de soi et de ses relations, qui ne vise pas un état final 

de perfection mais un mouvement permanent de transformation. Condition individuelle 

de la démocratie qui permet la conversation authentique et le changement collectif. La 

« conversation en est l’un des dispositifs. 

Populisme 

Mouvement politique qui prétend incarner "la vraie volonté du peuple" contre les élites, 

souvent caractérisé par la simplification des enjeux, l'appel aux émotions contre la 

raison, et la concentration du pouvoir autour d'un leader charismatique. 

Self-Reliance (Emerson) 

Autonomie intellectuelle et morale de l'individu, sa capacité à penser par lui-même 

plutôt qu'à se conformer aux opinions dominantes. Ne signifie pas isolement mais 

condition préalable à la participation authentique à la vie collective. 



16 

 

Transcendantalisme 

Mouvement philosophique et littéraire américain du XIXe siècle qui prône l'autonomie 

de l'individu, la bonté innée de l'être humain, l'importance de l'expérience directe avec 

la nature, et la possibilité d'une connaissance intuitive des vérités universelles. 

Voix authentique (Cavell)  

Capacité d'un individu à exprimer sa perspective originale de manière responsable et 

engagée. Ne relève pas du narcissisme mais constitue un préalable à la conversation 

démocratique véritable. Implique un travail sur soi et une responsabilité envers autrui. 


