16/04/2025

Le spectacle pour
sortir du
spectacle ?

Le théatre de la cruauté comme vérité et éveil

Lucien Lemaire



Table des matiéeres

ADSTIACT .. ettt sttt e e st e e s b e e e s be e e s raeeenaraeeeneeeenns 1
Introduction : le paradoxe du spectacle émancipateur.......ccceeevveeeeciieeecieeeeiee e 2
La SOCiété du SPectacle €t SES IMPASSES...cuuiiicreiieieeeiereeeereeeeeree e eereeeeereeeeebeeeeesseeenns 2
Le spectacle COMME SEPAratioN .......ccceeeecieeeiiieecciee et eeree e e e e eetee e eeaaeeeeaeeeeraeeenaeeas 2
L'ali@Nation CULLUIELLE ..eeeueeeceeeceeeeee ettt et e s 2
Le piege de [a rECUPEIatioN ......ccuveecieeeieeete ettt et e et et e re e e reesare e aneenns 2
Le théatre de la cruauté comme dynamitage iNterNe.......cccveeeeceeeeeieeeecvee et eeeneee s 2
Artaud contre le spectacle avant la lettre ..., 2
Le corps sans organes contre l'organisation spectaculaire.......ccccceeeeecceveeeecccineeececnnnen. 3
La cruauté comme refus de la complaiSANCe ......ccvveeecuveeecieeceee e 3
Pour en finir avec le jugement de dieu : profanation et autonomie.......ccccceeeeeennnnnnneenn. 3
Dispositifs d’élaboration pour 'autoOnNOMIE .........eeeeeeciieieeeiireeeeecreee e e 3
Faire 'épreuve des situations : réinventer la catharsis ........ccccceeeeeveeeciveecccvee e, 3
Un expérience théatrale déroutante : Le Living ThEAtre......cceeevveveecveeecveeecreeeetveeennee 4
Augusto Boal : théatre de l'opprimé et expériences de démocratie radicale............... 4
Convergences avec la voie zen : percer l'illusion spectaculaire......cccceeeeeecciveeeeeeeeeeeccnnns 4
La révélation de la nature illusoire du SPectacle.......ccueeecveeeecieeeeciee e, 4
Le "corps sans organes" et l'enseignement du NON=SO0i.......cceeeeecvreeeieiiiveeeecciieee e 5
Buto et théatre de la cruauté : la sagesse cruelle de la métamorphose....................... 5
La cruauté comme compassSion radiCale .......cocveeeeveeeeeeeeeereeceree e e eeaaee s 7
Catharsis et méditation MEme ComMDBAL ?.....couiieiiiiiiiciee e 7
Temporalités alternatives : kairos contre ChronoS.........ccccvveeeveeieceeecceee e 8
Vers une démocratie radiCale .....civuieierieniirieseeeee et beens 8

L'autonomie cOMME Création COLLECTIVE ...un ettt e e e et eeeeeeeeeeeeeeeennnns 8



L CONT It Gl A U oottt e e e e e e e e ee et eeeeaeeeeeaeeaeaaaaaeeeeeaeennnnnnaaaeeseaseennnnnn 8

Corps collectifs et intelligence COLLECTIVE ....uuiiiiiiiiiiieee e 8
Dispositifs concrets pour sortir du SPECtACLe......uuiiieeiiiieeeeeee e 9
Assemblée performative et diSPULatio ...c..eecccueeecciieeeiiieecee e 9
Le thEAtre INVISIDLE..cuiiiieiiciecte ettt ee e e s e e s e e sbeesbeesreens 9
Les laboratoires de deMOCIALIE ...ccceeecueeeieecieecie ettt e e ree s 9
La « cruauté » inStItUtIONNELLE .....eeeeeieceeeeeeee e 9
L'art comme préfiguration POLItIQUE ......eecveeecieeeieeceece e 10
Au-dela de la repréSentation........cueiiceeeeeiee ettt e ne e e e e e e nes 10
L'eSthétique dU COMMUN c...eiiciee ettt e e e e e aae e e aneeeenneeennns 10
Temporalités réVOLUTIONNAIIES ...cccuveiiereeiieiee ettt et ebee e erae e eeaaeeeereeeenes 10
Conclusion : vers un théatre constituant et une politique de l'éveil .......cceeeevveeenrneeneee. 10
LES PEISONNES CItBES....uviiectieeeeieeeeieeeeeteeeeteeeecteeeeeaeeeebeeeeesseeeesseeeeseeesasseesesseeesnsseesnsseenn 12
GLOSSAIN weeiieieeiiteeeite ettt ettt e st e e st e e s sabe e e s be e e sasb e e ssabeesesbaeseasteesnbaeenabaeesnaeesannes 13

=71 o] 1o T =1 =T o] o = TSP 14



Abstract

Ce travail interroge le paradoxe fondamental du spectacle émancipateur : comment l'art théatral
peut-il servir d'instrument de libération face aux mécanismes aliénants de la société du spectacle ?
En croisant la critique situationniste de Guy Debord avec les théories révolutionnaires d'Antonin
Artaud, enrichies par les apports du buto japonais, |'étude explore les potentialités libératrices des
dispositifs cathartiques contemporains. L'analyse révele des convergences profondes entre le théatre
de la cruauté occidental, les pratiques contemplatives zen et la danse buto, toutes unies dans une
méme quéte de "discernement radical" et de dissolution des illusions spectaculaires. L'article
examine comment ces pratiques corporelles révolutionnaires préfigurent des formes alternatives de
démocratie participative a travers des dispositifs concrets (assemblées performatives, théatre
invisible, laboratoires de démocratie). La conclusion propose une "politique de l'éveil" qui unit
sagesse contemplative et action collective, démontrant que la sortie du spectacle ne peut s'opérer
par 'extérieur mais par un "dynamitage interne" de ses propres dispositifs, ouvrant ainsi des chemins
vers une démocratie radicale et une émancipation collective authentique.

Mots-clés :

Concepts théoriques : Théatre de la cruauté « Société du spectacle « Catharsis politique « Corps sans
organes

Pratiques artistiques : Buto « Living Theatre « Théatre de l'opprimé « Théatre forum « Théatre invisible
« Assemblées performatives « Improvisation collective « Performance politique

Philosophies et traditions : Situationnisme « Bouddhisme zen « Voie du milieu « Non-soi (anatman) «
Compassion radicale (karuna) « Interdépendance » Impermanence

Enjeux politiques : Autonomie démocratique » Emancipation collective + Démocratie participative e
Démocratie constituante « Intelligence collective  Corps collectifs « Temporalités alternatives



Introduction : le paradoxe du spectacle émancipateur

Comment le spectacle peut-il servir a détruire le spectacle ? Cette question paradoxale traverse toute
['histoire du thééatre révolutionnaire, d'Antonin Artaud aux expériences contemporaines de
démocratie participative. Dans une société ou, selon Guy Debord, "le spectacle est le capital a un tel
degré d'accumulation qu'il devient image", 'art dramatique se trouve face a un défi crucial : comment
échapper a sa propre récupération spectaculaire pour redevenir un outil d'émancipation collective ?

Le théatre de la cruauté d'Artaud, lu a travers le prisme de la critique politique contemporaine, offre
des pistes précieuses pour penser des dispositifs cathartiques capables de dynamiter de l'intérieur
les mécanismes de la société du spectacle et d'ouvrir des chemins vers ['autonomie.

La société du spectacle et ses impasses

Le spectacle comme séparation

Pour Debord, le spectacle n'est pas un ensemble d'images, mais "un rapport social entre des
personnes, médiatisé par des images". Il organise la séparation entre les individus et leur propre
existence, entre l'action et la contemplation, entre les citoyens et le pouvoir. Le théatre traditionnel,
enfermé dans ses codes bourgeois, participe de cette logique spectaculaire en maintenant la
séparation rigide entre acteurs et spectateurs, entre la scéne et la salle.

L'aliénation culturelle

Le spectacle culturel contemporain fonctionne comme un dispositif de désamorcage : il offre l'illusion
de la participation tout en maintenant la passivité réelle. Les spectateurs consomment des émotions
préfabriquées, des révoltes aseptisées, des transgressions inoffensives. Cette "pseudo-activité"
culturelle détourne l'énergie politique vers des exutoires contrdlés.

Le piege de la récupération

Méme les formes artistiques les plus radicales risquent constamment d'étre récupérées par
l'industrie culturelle. Le théatre "subversif" devient produit de consommation, la transgression se
mue en marketing, la critique sociale en divertissement branché. Comment échapper a ce processus
de neutralisation ?

Le théatre de la cruauté comme dynamitage interne

Artaud contre le spectacle avant la lettre

Bien avant Debord, Artaud avait identifié les mécanismes aliénants du théatre-spectacle. Sa critique
du théatre occidental "psychologique et parlé" visait déja cette séparation entre l'art et la vie, entre
la représentation et l'expérience directe. Le théatre de la cruauté propose un "dynamitage" radical de
ces séparations.



Le corps sans organes contre l'organisation spectaculaire

Le concept qu'il a forgé, le "corps sans organes", révele sa dimension politique : il
s'agit de défaire les organisations imposées par le pouvoir, y compris dans l'art.
Un théatre "sans organes" serait un théatre qui refuse les fonctions assignées
(divertir, éduquer, cultiver) pour libérer des intensités révolutionnaires.

La cruauté comme refus de la complaisance

La "cruauté", ici, n'est pas sadisme mais refus de toute complaisance avec les
mécanismes d'assujettissement. Elle force spectateurs et acteurs a sortir de leurs
réles convenus, a affronter leurs propres aliénations. Cette cruauté devient alors
un outil de désaliénation collective.

Pour en finir avec le jugement de dieu : profanation et autonomie

Le cri que pousse Artaud "Pour en finir avec le jugement de dieu" résonne aujourd'hui comme un
appel a la profanation radicale de toutes les instances transcendantes qui nous assignent a des roles
prédéfinis. Qu'il s'agisse du Dieu des monothéismes, de la main invisible du marché ou des idéologies
totalisantes, ces jugements hétéronomes fonctionnent comme autant de spectacles aliénants qui
nous dépossedent de notre capacité d'auto-institution collective. La profanation, au sens ou l'entend
Giorgio Agamben - cette opération qui rend a l'usage commun ce qui avait été soustrait a la sphére du
sacré -, devient alors l'acte politique par excellence : profaner la démocratie elle-méme, c'est-a-dire
la délivrer de sa sacralisation représentative pour en faire un terrain d'expérimentation permanent.
Cette mise a l'épreuve démocratique ne vise plus l'obéissance a des normes extérieures mais
l'invention collective de dispositifs subjectivants - ces processus par lesquels les individus
deviennent sujets de leur propre histoire en se donnant collectivement les moyens de leurs
transformations. Contre les normes transcendantes qui séparent et hiérarchisent, ['expérimentation
démocratique cultive une évaluation permanente qui nait de la pratique commune et tend vers cette
autonomie véritable ol les communautés se donnent a elles-mémes leurs propres lois, leurs propres
rythmes, leurs propres critéres pour une éthique vivante.

Dispositifs d’élaboration pour ['autonomie

Faire U'épreuve des situations : réinventer la catharsis

La catharsis aristotélicienne, souvent comprise comme simple "purge" des émotions, peut étre
détournée comme processus d'autonomisation. Il ne s'agit plus de purifier les passions pour mieux
accepter l'ordre existant, mais de libérer les énergies créatrices pour transformer le réel.



Un expérience théatrale déroutante : Le Living Théatre

C’était en 1968, 1969 et moi pauvre étudiant en math sup j’étais
jeté dans cette effervescence magnifique. J’eus l'occasion
d’assister a une représentation du Living théatre. Plongé tout cru
dans une expérience de dépassement du spectacle ou le
spectateur était convié a vivre dans son corps aussi la situation
théatrale qui du coup devenait scéne de vie.

Ainsi, Judith Molina et Julian Beck ont expérimenté des
dispositifs cathartiques révolutionnaires. Dans "Paradise Now",
ils abolissent la frontiére scene/salle et transforment la
représentation en assemblée constituante. Le spectacle devient prétexte a l'expérimentation de
nouvelles formes de vie collective.

Augusto Boal : théatre de 'opprimé et expériences de démocratie radicale

Boal pousse plus loin cette logique en inventant le "spect-acteur" : le spectateur devient acteur de sa
propre libération. Le "théatre forum" transforme la représentation en laboratoire d'émancipation ou
les opprimés expérimentent des stratégies de résistance.

Le théatre de l'opprimé ne constitue pas une méthode figée mais un ensemble de techniques
évolutives au service de la transformation sociale. Son génie réside dans sa capacité a transformer
chaque représentation en laboratoire d'expérimentation démocratique, chaque spectateur en acteur
de changement social, chaque conflit en opportunité d'apprentissage collectif.

Cette diversité de formes témoigne de la richesse d'un systéme qui refuse les solutions toutes faites
pour privilégier l'invention collective de stratégies émancipatrices adaptées a chaque contexte
spécifique d'oppression.

Le "théatre législatif" de Boal ou les "assemblées performatives" explorent comment l'art peut servir
de matrice a de nouvelles formes démocratiques. Ces dispositifs utilisent les techniques théatrales
pour réinventer la délibération collective.

Convergences avec la voie zen : percer lillusion
spectaculaire

La révélation de la nature illusoire du spectacle

Les convergences entre le théatre révolutionnaire d'Artaud et l'enseignement zen sont frappantes.
Comme le zen dénonce l'illusion du moi séparé (anatman), le théatre de la cruauté révele l'illusion de
la séparation entre art et vie, entre acteur et spectateur. Le spectacle, dans sa dimension aliénante,
fonctionne comme ce que les bouddhistes nomment maya - le voile des apparences qui masque la
réalité profonde.



Le "corps sans organes" et 'enseignement du non-soi

Le concept de "corps sans organes", qui sera développé par Deleuze et Guattari trouve un écho
remarquable dans la compréhension zen du corps libéré des attachements égotiques. Tout comme le
zen enseigne que la souffrance nait de 'attachement a un soi illusoire, Artaud montre que l'aliénation
théatrale provient de l'attachement aux "organes" socialement assignés - les roles,
les fonctions, les identités figées, aux « jugements de Dieu »

Le maitre zen Dogen écrivait, encore faudrait-il le prendre au sérieux ! : "Etudier la
voie du Bouddha, c'est s'étudier soi-méme. S'étudier soi-méme, c'est s'oublier
soi-méme." De méme, le théatre de la cruauté invite a oublier le soi spectaculaire
pour retrouver une authenticité pré-individuelle.

Buto et théatre de la cruauté : la sagesse cruelle de la métamorphose

Le butd et le théatre de la cruauté convergent dans une méme quéte de discernement radical qui
passe par la confrontation directe avec cette mémoire que la civilisation a refoulé. Comme Artaud
cherchait a "faire rentrer la métaphysique dans les esprits par la peau", le buto d'Hijikata et Ohno fait
du corps un territoire de révélation ol se dissolvent les illusions du moi social. Les deux pratiques
partagent cette intuition fondamentale que la libération authentique ne peut advenir que par
l'épreuve totale : la ou Artaud prone une "cruauté" qui refuse toute complaisance avec les
mécanismes d'assujettissement, le butd explore la beauté terrible de la décomposition et de la
métamorphose, révélant les forces souterraines que nos sociétés s'acharnent a masquer. Cette
convergence n'est pas fortuite : elle témoigne d'une sagesse cruelle qui reconnait que le
discernement véritable - cette capacité a voir les choses telles qu'elles sont - exige de traverser nos
résistances les plus profondes, de laisser mourir nos identités figées pour accéder a cette liberté nue
ou |'étre retrouve sa puissance créatrice originelle, par-dela les formatages de la modernité.

La ou le zen procede par le dépouillement progressif des illusions conceptuelles, le Buto et le théatre
d’Artaud choisissent la voie de l'immersion totale dans l'épreuve transformatrice



Un koan contemporain :
Un maitre zen demande a Artaud :

"Tu dis vouloir guérir les hommes par la cruauté du théatre. Mais dis-moi : ou est la
souffrance quand l'acteur ne joue plus la douleur mais la vit ?"

Artaud répond :

"Maitre, quand je briile sur scéne, qui souffre : moi, le personnage, ou le spectateur qui
me regarde ?"

Le maitre sourit :
"Montre-moi cette souffrance sans celui qui souffre."

Artaud garde le silence, puis éclate de rire : "Dans ce rire, ou est la cruauté ?"

La voie du théatre et la voie du dharma ne font qu'une : toutes deux enseignent que pour
se libérer de la souffrance, il faut d'abord en faire l'épreuve totale.

Artaud cherche dans la "cruauté" théatrale ce que le Bouddha trouva sous l'arbre de la
Bodhi : l'extinction de la souffrance par sa traversée compléte.

Quand l'acteur disparait dans son jeu, quand le spectateur disparait dans l'expérience,
quand l'art disparait dans la vie - qui reste-t-il pour souffrir ? Le théatre de la cruauté
n'est pas fait pour infliger la douleur, mais pour révéler qu'il n'y a personne pour la
recevoir.

Question pour la méditation :

Si le théatre efface l'illusion du "moi" qui souffre, en quoi différe-t-il du zazen ?Ce
dialogue imaginaire mais rigoureusement fidéle a l'esprit des deux traditions révéle leur
parenté secréte. L'extinction du "je" dans l'expérience théatrale totale rejoint l'extinction
du "je" dans la méditation : dans les deux cas, c'est la révélation que la souffrance
n'existe que par l'illusion d'un sujet séparé qui la subirait.

Le rire final d'Artaud n'est pas cynique mais libérateur : il exprime la joie de celui qui
découvre que la cruauté ultime consiste a révéler l'inexistence du "moi" qui craignait de
souffrir. Cette révélation transforme radicalement le rapport au politique : si le "moi"
individuel est illusoire, alors 'émancipation ne peut étre que collective.




La cruauté comme compassion radicale

La "cruauté rejoint paradoxalement la compassion (karuna) bouddhiste dans sa dimension la plus
radicale. Comme le maitre zen qui brise les conceptualisations de l'éleve par ses réponses
déconcertantes, la cruauté théatrale brise les mécanismes de confort psychologique qui
maintiennent l'aliénation. Cette cruauté-compassion refuse la fausse bienveillance qui laisse l'autre
dans ses chaines.

Cette trinité - zen, théatre de la cruauté, buto - révele une constellation de pratiques libératrices qui,
chacune a sa maniére, opére ce que nous pourrions nommer une épreuve de soi.

Catharsis et méditation méme combat ?

Les dispositifs cathartiques expérimentés par le théatre révolutionnaire présentent des similitudes
troublantes avec les pratiques contemplatives du zen :

L'improvisation collective développée par le Living Theatre rejoint la pratique du zazen en groupe :
une conscience collective émerge de l'abandon des ego individuels. Comme dans la méditation
assise, il s'agit de laisser advenir un présent non prémédité.

Le théatre forum de Boal fonctionne comme un koan collectif : une situation-probléme qui ne peut
étre résolue par la logique ordinaire mais exige un saut qualitatif de conscience. Les spectateurs-
acteurs doivent sortir de leurs schémas habituels de pensée.

L'assemblée performative actualise la dimension communautaire de l'éveil (sangha) : la vérité
émerge de l'intelligence collective libérée des positions égotiques individuelles.

La réalité profonde contre la vérité superficielle

Le zen distingue les "deux vérités" : la vérité conventionnelle (sammuti-sacca) et la vérité ultime
(paramattha-sacca). Cette distinction éclaire puissamment la critique du spectacle :

e La vérité superficielle : le niveau des apparences spectaculaires, des roles sociaux, des
identités figées, des séparations sujet/objet

e La réalité profonde : l'interdépendance fondamentale, l'impermanence de toutes les formes,
la nature illusoire des séparations

Le théatre révolutionnaire, comme la pratique zen, vise a percer la vérité superficielle pour révéler la
réalité profonde. Mais contrairement a une spiritualité qui s'arréterait a l'éveil individuel, il s'agit ici
d'un éveil politique collectif.

Le "dynamitage interne" et la voie graduelle

L'intuition centrale d'Artaud - que la sortie du spectacle doit se faire par l'intérieur - rejoint
l'enseignement zen sur l'illusion de la recherche extérieure. Le maitre Huineng, sixieme patriarche du
zen, enseignait : "La nature de Bouddha est en vous-méme, ne la cherchez pas a l'extérieur."



De méme, ['émancipation politique ne peut venir d'un extérieur fantasmé (révolution violente, fuite
du systeme) mais d'une transformation radicale de l'intérieur des dispositifs existants. C'est la voie
graduelle (zen) appliquée au politique : transformer qualitativement les rapports sociaux depuis
l'intérieur méme de leur fonctionnement.

Temporalités alternatives : kairos contre chronos

Le zen cultive une temporalité particuliere - le présent éveillé qui tranche avec le temps de la
production et de la consommation. Cette temporalité rejoint celle que le théatre révolutionnaire tente
d'instituer :

e Chronos spectaculaire : temps linéaire de l'accumulation, du divertissement, de l'urgence
médiatique, de la consommation culturelle

e Kairos libérateur : temps qualitatif de la maturation collective, de la présence dense, de
l'expérience directe

Les "laboratoires de démocratie" expérimentent ces temporalités alternatives, créant des bulles
spatio-temporelles ou d'autres rythmes deviennent possibles.

Vers une démocratie radicale

L'autonomie comme création collective

L'autonomie véritable n'est pas l'indépendance individualiste mais la capacité collective de s'auto-
instituer. Le théatre peut servir de laboratoire, par exemple dans des groupes de régulation, pour cette
auto-institution en permettant aux communautés d'expérimenter de nouvelles formes d'organisation.

Le conflit créateur

Contrairement au spectacle qui évacue ou spectacularise les conflits, un théatre démocratique radical
les met en scéne pour les élaborer collectivement. Il ne s'agit pas de résoudre les antagonismes mais
de les transformer en force créatrice.

Des mises en scenes ritualisées comme les «disputatio» du moyen age, offrent un cadre
extraordinaire pour travailler une conflictualité positive.

Corps collectifs et intelligence collective

Le corps collectif représente bien plus qu'une technique artistique ou thérapeutique : il constitue le
laboratoire d'une révolution anthropologique qui pourrait nous faire sortir de l'impasse
individualiste de la modernité occidentale.

En révélant que l'intelligence, la créativité et la joie sont fondamentalement collectives, il ouvre
des perspectives inédites pour penser l'émancipation sociale. Il actualise l'intuition profonde du
théatre de la cruauté : la transformation politique passe par la transformation des corps et des
sensibilités.



Dans le contexte de crise démocratique contemporaine, le corps collectif offre des ressources
précieuses pour réinventer la participation citoyenne. Il permet d'imaginer des formes
d'organisation sociale ou la coopération l'emporte sur la compétition, ou l'intelligence collective
dépasse les limites de la rationalité individuelle, ou la joie partagée devient moteur de transformation
sociale.

Les ZAD offrent des exemples de laboratoires passionnants de ce type de dispositifs

Plus fondamentalement, il milite pour une "politique de l'éveil" ou plutét pour ceux que le mot
effraie, une » politique du discernement : une pratique qui unit transformation personnelle et
révolution collective, sagesse contemplative et action directe, expérience spirituelle et engagement
démocratique.

Le corps collectif nous enseigne que nous he sommes jamais seuls - non par contrainte sociale mais
par évidence ontologique. Cette révélation pourrait bien étre la clé d'une sortie créative de
l'individualisme destructeur qui caractérise notre époque.

Dispositifs concrets pour sortir du spectacle

Assemblée performative et disputatio

Mélange d'assemblée politique et de performance artistique, elle utilise les techniques théatrales
(improvisation, jeu de role, mise en scéne) pour enrichir la délibération démocratique. Les participants
expérimentent différentes positions, explorent les conflits, imaginent des futurs possibles.

Le théatre invisible

Inspiré de Boal, il consiste a jouer des scénes politiques dans l'espace public sans que le public sache
qu'il s'agit de théatre. Cette technique révele les mécanismes sociaux cachés et peut déclencher des
prises de conscience ou des mobilisations spontanées.

Les laboratoires de démocratie

Espaces hybrides entre centre culturel et laboratoire politique, ils expérimentent de nouvelles formes
de participation citoyenne en utilisant les outils artistiques. Ils préfigurent ce que pourrait étre une
"démocratie directe" ou la création collective devient un mode de gouvernement.

La « cruauté » institutionnelle

Comment introduire de la "cruauté" évoquée dans les institutions démocratiques elles-mémes ? Il
s'agit de créer des dispositifs qui empéchent la cristallisation du pouvoir, qui forcent les représentants
a affronter leurs propres limites, qui maintiennent vivante la conflictualité démocratique.



L'art comme préfiguration politique
Au-dela de la représentation

Un théatre véritablement émancipateur ne représente pas l'émancipation, il l'expérimente. Il ne
montre pas la démocratie, il la pratique. Il s’agit d’expérimenter, d’évaluer, de corriger dans une
boucle vertueuse (ceux qui ont pratiqué l'ingénierie reconnaitront la boucle PDCA (Plan Do Check
Adapt)

L'esthétique du commun

Les expériences artistiques collectives développent une "esthétique du commun" qui pourrait inspirer
de nouvelles formes politiques. Elles explorent comment la beauté peut naitre de la coopération
plutdt que de la compétition.

Temporalités révolutionnaires

Le théatre expérimente des temporalités alternatives a celles du spectacle (urgence, immédiateté,
consommation). Il cultive des temps longs de maturation collective, des rythmes organiques de
transformation, des présents denses ou l'histoire se réouvre.

La temporalité néo libérale est celle des états limites, une succession de présents sans passés.
Il s’agit de reprendre, au sens de Kierkegaard les extases du temps pour faire d’un passé mort
un passé vivant capable d’enrichir le présent et d’éclairer Uavenir.

Conclusion : vers un théatre constituant et une politique de
l'éveil

Le théatre de la cruauté, relu a l'aune des enjeux démocratiques contemporains et enrichi par la
sagesse zen, révele son potentiel constituant : il peut servir d'outil pour réinventer nos formes de vie

collective. Sa "cruauté" devient alors refus de toute séparation entre l'art et la politique, entre la
création et l'émancipation, entre ['éveil individuel et la transformation sociale.

Les convergences avec la voie zen ne sont pas ornementales mais structurelles : elles révelent que la
sortie du spectacle nécessite la méme révolution de conscience que l'éveil spirituel, mais appliquée
au politique. Il s'agit de percer l'illusion des séparations (individu/collectif, culture/politique, art/vie)
pour retrouver la réalité profonde de l'interdépendance.

Face a lacrise de ladémocratie représentative et a l'emprise croissante du spectacle, ces expériences
artistiques ouvrent des pistes précieuses. Elles montrent comment des dispositifs cathartiques, loin
de servir a l'apaisement social, peuvent dynamiter les mécanismes de l'assujettissement et libérer
des énergies constituantes.

L'enjeu n'est plus de faire du "bon" théatre, mais d'expérimenter des formes artistiques capables de
préfigurer et d'accompagner l'émergence de nouvelles formes démocratiques. Dans cette

10



perspective, chaque « situation théatrale » devient un laboratoire d'autonomie, chaque spectacle un
possible dynamitage du spectacle lui-méme, chaque expérience collective un pas vers l'éveil
politique.

Le théatre de la cruauté nous enseigne que la sortie du spectacle ne peut se faire par l'extérieur - en
refusant purement et simplement l'art - mais par l'intérieur, en transformant radicalement ses
dispositifs et ses finalités. Cette voie du milieu rejoint l'enseignement de Nagarjuna : ni
acceptation passive de l'existant, ni fuite illusoire, mais transformation créatrice depuis le coeur
méme de ce qui est.

C'est dans cette transformation que réside peut-étre l'une des clés de |'émancipation démocratique
contemporaine : une politiqgue du discernement qui unit sagesse contemplative et action
révolutionnaire, présence éveillée et engagement collectif.

"Comme les nuages se dissipent naturellement, révélant l'azur toujours présent, les illusions
spectaculaires se dissolvent dans la pratique collective de la vérité." - Adaptation libre d'un
enseignement zen

11



Les personnes citées

Antonin Artaud (1896-1948) : Dramaturge, poete et théoricien francais, créateur du concept de
"théatre de la cruauté" et du "corps sans organes". Révolutionnaire de l'art dramatique, il préne un
théatre total qui dynamite les séparations entre art et vie.

Guy Debord (1931-1994) : Théoricien situationniste francais, auteur de La Société du spectacle
(1967). 1l analyse le spectacle comme rapport social médiatisé par les images et forme moderne
d'aliénation capitaliste.

Augusto Boal (1931-2009) : Dramaturge et théoricien brésilien, créateur du "théatre de l'opprimé"
et inventeur du concept de "spect-acteur". Ses techniques transforment le théatre en outil de
conscientisation politique.

Judith Molina (1926-2015) et Julian Beck (1925-1985) : Cofondateurs du Living Theatre,
compagnie expérimentale américaine qui abolit les frontiéres entre scéne et salle, transformant le
spectacle en expérience collective révolutionnaire.

Tatsumi Hijikata (1928-1986) : Danseur et chorégraphe japonais, créateur du buto. Il développe une
danse de la "beauté terrible" qui explore la décomposition, la métamorphose et les forces refoulées
de la modernité.

Kazuo Ohno (1906-2010) : Danseur de buto japonais, collaborateur d'Hijikata. Il incarne une
approche spirituelle et poétique du buto, explorant les territoires du corps en transformation.

Maitres zen

Dogen (1200-1253) : Maitre zen japonais, fondateur de l'école Soto. Auteur du Shobogenzo, il
enseigne que "s'étudier soi-méme, c'est s'oublier soi-méme".

Huineng (638-713) : Sixieme patriarche du zen chinois, il enseigne que "la nature de Bouddha est en
vous-méme, ne la cherchez pas a l'extérieur".

12



Glossaire

Anatman : Concept bouddhiste du "non-soi", enseignant l'illusion de l'ego séparé et permanent.

Assemblée performative : Dispositif hybride mélant délibération politique et techniques théatrales
pour enrichir la participation démocratique.

Buto : Danse contemporaine japonaise née dans les années 1960, explorant la "beauté terrible" de la
décomposition et révélant les forces souterraines refoulées par la modernité.

Catharsis politique : Détournement révolutionnaire de la catharsis aristotélicienne, transformée en
processus d'autonomisation collective plutot qu'en simple purge émotionnelle.

Corps sans organes : Concept artaldien désignant un corps libéré des fonctions et organisations
imposées par le pouvoir, capable de nouvelles intensités créatrices.

Cruauté : Chez Artaud, refus radical de toute complaisance avec les mécanismes d'assujettissement
; force qui brise les illusions confortables pour révéler la vérité.

Dynamitage contemplatif : Processus de transformation radicale opérant depuis l'intérieur des
structures aliénantes, combinant action révolutionnaire et sagesse contemplative.

Kairos : Temps qualitatif de l'occasion favorable, de la maturation collective, opposé au chronos
quantitatif de la production spectaculaire.

Karuna : Compassion active dans le bouddhisme, qui refuse la fausse bienveillance et agit pour la
libération authentique des étres.

Koan : Enigme paradoxale utilisée dans l'enseignement zen pour briser les conceptualisations et
provoquer l'éveil.

Maya : Illusion cosmique dans l'hindouisme et le bouddhisme, voile des apparences qui masque la
réalité profonde.

Sangha : Communauté spirituelle dans le bouddhisme, actualisée ici comme dimension collective de
['éveil politique.

Spect-acteur : Concept de Boal désignant le spectateur devenu acteur de sa propre libération dans
le théatre forum.

Théatre de la cruauté : Conception révolutionnaire d'Artaud visant a dynamiter les séparations
aliénantes du théatre traditionnel pour retrouver l'expérience directe.

Théatre invisible : Technique de Boal consistant a jouer des scénes politiques dans l'espace public
sans révéler leur nature théatrale.

Zazen : Méditation assise du zen, pratique de présence pure libérée des attachements égotiques.

13



Bibliographie

Artaud, Antonin. Le Thédtre et son double, Paris, Gallimard, 1964 [1938].

Boal, Augusto. Thédtre de l'opprimé, Paris, La Découverte, 1996 [1971].

Debord, Guy. La Société du spectacle, Paris, Buchet-Chastel, 1967.

Molina, Judith. The Diaries of Judith Molina, 1947-1957, New York, Grove Press, 1984.

Aslan, Odette. Le Corps en jeu, Paris, CNRS Editions, 1994.
Bourriaud, Nicolas. Esthétique relationnelle, Dijon, Les Presses du réel, 1998.

Féral, Josette. Théorie et pratique du thédtre. Au-dela des limites, Montpellier, L'Entretemps, 2011.

Bouddhisme et zen
Deshimaru, Taisen. Questions a un maitre zen, Paris, Albin Michel, 1979.
Dogen. Shobogenzo. La vraie Loi, Trésor de 'Eil, trad. Yoko Orimo, Paris, Seuil, 2004.

Suzuki, Shunryu. Esprit zen, esprit neuf, Paris, Seuil, 1977.

Buto et danse contemporaine

Viala, Jean et Nourit Masson-Sekine. But6(s), Paris, Maison des cultures du monde, 1988.
Philosophie politique et émancipation

Castoriadis, Cornelius. L'Institution imaginaire de la sociéte, Paris, Seuil, 1975.

Ranciére, Jacques. Le Spectateur émancipé, Paris, La Fabrique, 2008.

14



