
  

12/09/2025 

 

  

L'Immémorial et l'Événement : deux 
temporalités politiques 

      

Lucien Lemaire 
      

 

  3Simone Weil 

  1Cornelius Castoriadis   2Pierre Legendre 



1 

 

Table des matières 

Abstract ............................................................................................................................................... 1 

Introduction ........................................................................................................................................ 2 

I. Convergences fondamentales : critique du positivisme et primat de l'imaginaire ...................... 4 

1.1. Rupture avec la pensée héritée .............................................................................................. 4 

1.2. Centralité de l'imaginaire et du symbolique ........................................................................... 4 

1.3. Critique de la modernité gestionnaire .................................................................................... 5 

II. L'institution comme médiation symbolique ................................................................................. 6 

2.1. L'institution chez Castoriadis : auto-création sociale ............................................................ 6 

2.2. L'institution chez Legendre : médiation dogmatique ............................................................. 6 

2.3. La question du Tiers ................................................................................................................ 6 

III. Autonomie versus hétéronomie : la grande divergence ............................................................. 7 

3.1. L'autonomie comme projet chez Castoriadis ......................................................................... 7 

3.2. L'hétéronomie nécessaire chez Legendre .............................................................................. 8 

3.3. Une éthique : l’autonomie chez Castoriadis ........................................................................... 8 

IV. La question de la temporalité et de l'historicité .......................................................................... 9 

4.1. Le temps disruptif chez Castoriadis : Maldiney passager clandestin .................................... 9 

4.2. L'immémorial chez Legendre ................................................................................................ 10 

4.3. Temporalité intermédiaire et temps messianique ................................................................... 13 

V. Rapport à la psychanalyse et conception du sujet ...................................................................... 15 

5.1. Psychanalyse et politique chez Castoriadis ......................................................................... 15 

5.2. L'anthropologie psychanalytique de Legendre ..................................................................... 16 

5.3. Deux conceptions du processus thérapeutique ................................................................... 16 

VI. Implications politiques contemporaines ................................................................................... 16 

6.1. Démocratie radicale versus conservatisme éclairé ............................................................. 16 

6.2. Face aux défis contemporains .............................................................................................. 17 



2 

 

VII. La dialectique entre Loi (Lacan/Legendre) et Imaginaire (Castoriadis) .................................. 17 

7.1. La Loi symbolique chez Lacan et Legendre .......................................................................... 17 

7.2. L'imaginaire créateur chez Castoriadis : au-delà de la Loi ................................................... 18 

7.3. La critique spécifique de Lacan par Castoriadis ................................................................... 18 

7.4. L'opposition structuration versus création ........................................................................... 18 

7.5. Vers une dialectique : loi auto-instituée et instituant/institué ............................................ 19 

VIII. L'enracinement chez Simone Weil : une synthèse  possible .................................................. 19 

8.1. L'enracinement : verticalité et ouverture .............................................................................. 19 

8.2. Au-delà de l'opposition autonomie/hétéronomie ................................................................ 20 

8.3. L'institution comme milieu vivant ......................................................................................... 20 

8.4. La question de l'universel ..................................................................................................... 20 

8.5. Implications pour la démocratie contemporaine................................................................. 21 

8.6. Vers une anthropologie de l'enracinement .......................................................................... 21 

IX. La question du sujet et de la subjectivation .............................................................................. 22 

9.1. Le sujet de l'inconscient chez Legendre ............................................................................... 22 

9.2. Le sujet autonome chez Castoriadis ..................................................................................... 22 

9.3. L'enjeu de l'imagination radicale........................................................................................... 23 

X. Les défis épistémologiques et méthodologiques ....................................................................... 23 

10.1. Psychanalyse et épistémologie chez Castoriadis .............................................................. 23 

10.2. L'anthropologie dogmatique comme méthode .................................................................. 23 

10.3. La question de la validation des interprétations ................................................................ 24 

XI. Actualité et pertinence contemporaine ..................................................................................... 24 

11.1. Face à la crise des institutions ............................................................................................ 24 

11.2. Les nouvelles formes de subjectivation ............................................................................. 24 

11.3. L'enjeu écologique ............................................................................................................... 25 

Conclusion ........................................................................................................................................ 26 



3 

 

Présentation des auteurs ................................................................................................................. 28 

Bibliographie ..................................................................................................................................... 30 

Glossaire ........................................................................................................................................... 31 

 



1 

 

Abstract 

Deux penseurs majeurs du XXe siècle, Pierre Legendre (1930-2023) et Cornelius 

Castoriadis (1922-1997), ont développé des approches originales pour comprendre les 

fondements anthropologiques et institutionnels des sociétés occidentales. 

L'anthropologie dogmatique de Legendre interroge les structures généalogiques et les 

montages normatifs qui organisent la civilisation occidentale, tandis que l'imaginaire 

social de Castoriadis explore les processus créateurs par lesquels les sociétés s'auto-

instituent. Bien que partant de disciplines différentes — histoire du droit et psychanalyse 

pour Legendre, philosophie politique et critique du marxisme pour Castoriadis —, leurs 

œuvres convergent remarquablement sur plusieurs points : la critique du positivisme, 

l'importance accordée aux dimensions symboliques et imaginaires des institutions, et la 

dénonciation des dérives de la modernité gestionnaire. Cependant, leurs positions 

divergent fondamentalement quant à la possibilité d'émancipation : là où Castoriadis 

prône l'autonomie et l'auto-institution démocratique, Legendre insiste sur la nécessité 

anthropologique des structures dogmatiques et des instances tierces. Cette divergence 

s'enracine dans deux conceptions opposées du rapport à la psychanalyse et de la nature 

du sujet. Cet article analyse ces convergences et divergences, révélant deux approches 

complémentaires mais distinctes de la question institutionnelle contemporaine. Une 

synthèse dialectique est esquissée à travers le prisme de l'enracinement développé par 

Simone Weil, qui conjugue verticalité et ouverture créatrice. 

Mots-clés : anthropologie dogmatique, imaginaire social, institutions, autonomie, 

hétéronomie, Pierre Legendre, Cornelius Castoriadis, psychanalyse, démocratie, 

enracinement, Simone Weil 



2 

 

Introduction 

J’ai découvert Pierre Legendre voici un vingtaine d’année à travers son documentaire 

« Dominium Mundi » où il dénonçait l’uniformisation du monde et l’aplatissement culture 

sous l’impératif de la gestion et la nov’lang managériale 

Dans le paysage intellectuel français de la seconde moitié du XXe siècle, deux penseurs 

ont développé des approches particulièrement originales pour comprendre les 

fondements anthropologiques des sociétés : Pierre Legendre avec son anthropologie 

dogmatique et Cornelius Castoriadis avec sa théorie de l'imaginaire social. Leurs 

réflexions s'avèrent d'autant plus pertinentes qu'elles permettent de penser au-delà des 

apories du libéralisme contemporain. 

Il faudrait y ajouter Georgio Agamben mais ce sera un autre article ! 

Le libéralisme, en effet, se caractérise par une contradiction fondamentale : il prône le 

désordre du marché (la "main invisible", la concurrence "libre et non faussée") tout en 

s'appuyant sur un ordre juridique et institutionnel rigide censé garantir cette liberté 

marchande. Cette rigidité libérale a pour effet paradoxal de disqualifier 

systématiquement tous les processus auto-instituants — c'est-à-dire toute tentative des 

collectivités humaines de reprendre le contrôle démocratique de leurs institutions 

économiques, sociales ou politiques. Le marché devient ainsi la seule instance légitime 

d'auto-régulation sociale, vidant de leur substance les autres formes d'auto-organisation 

collective. 

Cette configuration libérale révèle une impasse : d'un côté, un pseudo-désordre (le 

marché) qui obéit en réalité à des logiques implacables de concentration et 

d'accumulation ; de l'autre, un ordre juridico-politique fossilisé qui interdit toute remise 

en cause de ces mécanismes. Entre ces deux pôles, l'espace démocratique véritable — 

celui de l'auto-institution consciente et délibérée — se trouve systématiquement obturé. 

C'est dans ce contexte que les œuvres de Legendre et Castoriadis prennent tout leur 

relief. Bien qu'évoluant dans des champs disciplinaires distincts — Legendre comme 

historien du droit et psychanalyste, Castoriadis comme philosophe, penseur de la 

démocratie …et psychanalyste —, leurs œuvres se rejoignent dans une interrogation 

commune sur les mécanismes par lesquels les sociétés se constituent, se reproduisent 

et se transforment, offrant des alternatives conceptuelles à l'impasse libérale. 



3 

 

Legendre appartient au grand courant qui, réagissant consciemment ou inconsciemment 

au travail de sape de la déconstruction, réhabilite l'insigne fonction des institutions dans 

le maintien de la société. Cette réhabilitation de l'institution prend des formes diverses 

dans le paysage intellectuel français : de l'analyse institutionnelle de Georges Lapassade 

aux théories de l'auto-institution de Castoriadis. Bien que ces approches diffèrent 

fondamentalement dans leurs présupposés et leurs finalités — Lapassade développant 

une sociologie critique des organisations, Castoriadis une théorie de la création sociale 

—, elles témoignent toutes d'un retour de la question institutionnelle après les années 

de critique radicale.  

L'objet de cet article est d'analyser les convergences et divergences entre l'anthropologie 

dogmatique de Pierre Legendre et la théorie de l'imaginaire social de Cornelius 

Castoriadis, en montrant comment ces deux approches, tout en partageant certaines 

préoccupations fondamentales, aboutissent à des conclusions politiques et 

anthropologiques différentes concernant les possibilités d'émancipation humaine au-

delà du cadre libéral. 

Cette démarche s'inscrit dans une méthodologie de la "décoïncidence" : faire dialoguer 

des théories apparemment hétérogènes sans ramener l'une à l'autre permet de révéler 

à la fois des noyaux communs inattendus et des ramifications divergentes fécondes. 

Plutôt que de chercher une synthèse artificielle ou de creuser les oppositions de manière 

stérile, il s'agit de maintenir la tension productive entre ces deux pensées pour éclairer 

les enjeux contemporains de l'institution et de l'émancipation. Cette approche 

comparative révèle comment des problématiques similaires (la critique de la modernité, 

la question de l'institution, le rapport entre ordre et création) peuvent donner lieu à des 

élaborations théoriques distinctes mais complémentaires, chacune éclairant les angles 

morts de l'autre. 



4 

 

I. Convergences fondamentales : critique du positivisme et primat 

de l'imaginaire 

1.1. Rupture avec la pensée héritée 

Tant Legendre que Castoriadis opèrent une rupture fondamentale avec les paradigmes 

dominants de leur époque. Castoriadis rompt avec le marxisme pour dessiner un nouvel 

horizon au projet révolutionnaire, se demandant "De quoi disposons-nous donc pour 

penser l'histoire et la société ?" après s'être dégagé du carcan marxiste. Sa réponse est 

catégorique : "De rien", parce que tous les "schémas traditionnels" sont restés inféodés 

à une logique et une ontologie qui ne permettent pas de penser correctement l'histoire 

et la société. 

De manière parallèle, Pierre Legendre développe son anthropologie dogmatique en 

critiquant le positivisme juridique et les approches purement fonctionnalistes du droit. 

Toute société, culture ou civilisation — Legendre considère ces termes comme 

synonymes — repose sur l'articulation d'un système normatif à une instance de 

légitimité. Cette articulation ne peut être comprise par les seuls outils de la science 

positive. 

1.2. Centralité de l'imaginaire et du symbolique 

L'une des convergences les plus remarquables entre les deux penseurs réside dans 

l'importance accordée aux dimensions imaginaires et symboliques des institutions. Pour 

Castoriadis, l'imaginaire social "crée le langage, qui crée les institutions, qui crée la forme 

même de l'institution". Cette capacité créatrice de l'imaginaire est pensée sous deux 

aspects : l'imaginaire social instituant d'une part, qui correspond à l'activité et œuvre 

créatrice en elle-même, et d'autre part l'imaginaire social institué. Ce qi ourrit la 

dynamique instituante de l’imaginaire est le bouillonnement magmatique de l’imaginaire 

radical des psychismes individues. 

Pierre Legendre, de son côté, développe une approche similaire en révélant la dimension 

fondamentalement théâtrale des institutions. Pour lui, toute société doit mettre en scène 

sa Référence fondatrice — ce qu'il appelle la "Vérité" — pour assurer sa légitimité et son 

efficace symbolique. Cette Référence ne peut jamais apparaître "nue" : elle doit être 

dramatisée, ritualisée, mise en représentation. 



5 

 

Le terme "Dogmatique" réunit ainsi deux sens indissociables : d'une part, le contenu 

doctrinal (ce qui est tenu pour vrai), d'autre part le mode théâtral de sa manifestation 

(liturgies, cérémonies, rituels, protocoles). Cette dramaturgie n'est pas ornementale 

mais constitutive : c'est par ces "médiations du Tiers" — fêtes, cérémonies, rituels 

institutionnels — que "parle la Référence" et que s'opère l'inscription des sujets dans 

l'ordre symbolique. Comme l'écrit Legendre : "l'humanité du montage consiste à faire en 

sorte que se produise, dans une société, la distance respectable, c'est-à-dire la mise en 

perspective du principe fondateur sous les apparences de ce que nous pourrions appeler 

un mannequin, une statue vivante de l'Autre absolu". 

. 

1.3. Critique de la modernité gestionnaire 

Les deux penseurs convergent également dans leur critique de la modernité industrielle 

et gestionnaire. Castoriadis dénonce l'émergence d'un "nouveau type anthropologique 

d'individus, [...] défini par l'avidité, la frustration, le conformisme généralisé", produit par 

"la course folle et potentiellement létale d'une techno-science autonomisée, l'onanisme 

consommationniste, télévisuel et publicitaire, l'atomisation de la société". 

Legendre, dans une perspective similaire, critique "le management, sous-tendu par le 

naturalisme informationnel de la cybernétique", qui met à mal "l'édifice ternaire qui 

assure la viabilité et la pérennité des civilisations". Il dénonce le triomphe des "discours 

du management industriel transparent et de la science promue comme autorité 

légiférante" qui dissimulent selon lui une conception réductrice de l'humanité. 



6 

 

II. L'institution comme médiation symbolique 

2.1. L'institution chez Castoriadis : auto-création sociale 

Pour Castoriadis, les sociétés résultent d'un processus d'auto-création, et donc, en 

l'occurrence, d'auto-institution. Ni les institutions sociales ni les significations sociales 

ne renvoient à un fonctionnalisme strict : "elles ne sont ni productibles causalement ni 

déductibles rationnellement", et au contraire, elles correspondent à "des créations libres 

et immotivées du collectif anonyme concerné". 

Cette conception de l'institution comme création révèle sa dimension 

fondamentalement démocratique : "L'auto déploiement de l'imaginaire radical comme 

société et comme histoire— comme le social-historique — se fait et ne peut se faire que 

dans et par les deux dimensions de l'instituant et de l'institué. L'institution, au sens 

fondateur, est création originaire du champ social-historique — du collectif anonyme". 

2.2. L'institution chez Legendre : médiation dogmatique 

Pierre Legendre développe une conception différente de l'institution. Pour lui, 

"l'institution joue plus précisément le rôle d'intermédiaire entre la Référence et le 

magma pulsionnel ; elle est en fait l'espace sociopolitique d'articulation de la légitimité 

et de la normativité". 

Legendre formule cela de la façon suivante : "Je m'occupe d'un entre-deux-mondes 

qu'on désigne sous le nom d'institutions, espèce de faille remplie de merveilles 

poétiques et d'horreurs, entassement de vies humaines ficelées entre elles pour le 

bonheur et l'hécatombe". Cette conception révèle une approche plus tragique de 

l'institution, nécessaire mais ambivalente. 

2.3. La question du Tiers 

Une différence fondamentale apparaît dans le traitement de la question du Tiers. Pour 

Legendre, "le principe fondateur, c'est l'artificialité de l'instance tierce". Cette instance 

tierce, qu'il nomme "Référence", est anthropologiquement nécessaire : "L'homme est 

l'animal langagier, et le langage l'introduit d'emblée dans l'univers du récit et du sens : 

c'est ainsi que l'homme est le seul animal qui, pour se reproduire, a besoin d'une raison 

de vivre". 



7 

 

Castoriadis, au contraire, vise l'élimination des médiations hétéronomes. Son projet 

politique correspond à l'institution d'une démocratie radicale, c'est-à-dire à la fois d'une 

démocratie directe sur le plan politique, et d'une autogestion de la production sur le plan 

économique. 

III. Autonomie versus hétéronomie : la grande divergence 

3.1. L'autonomie comme projet chez Castoriadis 

Par opposition à une société hétéronome et à son "imaginaire", pour lesquelles les 

significations et institutions sociales sont posées comme indiscutables, une société 

autonome correspond pour Castoriadis à une société qui entame une dynamique 

"d'interrogation illimitée" sur ce que sont la justice et la vérité. 

Cette autonomie n'est pas conçue comme un état définitif mais comme un processus 

permanent. L'autonomie de la société ne se gagne pas par le refoulement du magma de 

significations instituantes de l'imaginaire, mais elle s'opère au contraire par 

l'apprivoisement lucide et délibératif de cette altérité interne. 

La dimension individuelle de l'autonomie : L'autonomie se décline aussi au niveau 

individuel dans la conception castoriadienne. Dans sa réflexion sur la psychanalyse, 

Castoriadis définit l'autonomie individuelle comme la capacité pour un individu d'avoir 

transformé son rapport à son inconscient de manière à pouvoir connaître ses désirs 

autant que possible et contrôler la mise en acte de ces désirs. Il ne s'agit pas de 

l'autonomie kantienne (obéissance à une loi morale rationnelle universelle) mais d'une 

autonomie qui reconnaît la dimension pulsionnelle et fantasmatique de l'existence 

humaine sans s'y soumettre aveuglément. 

Cette conception révèle un double projet d'émancipation : "Les deux visent à l'autonomie 

de l'être humain par des voies bien entendu différentes". La politique vise la création 

d'"institutions de liberté" permettant aux citoyens de participer activement à la 

formation des lois qui les régissent, tandis que la psychanalyse vise à établir un nouveau 

rapport à l'inconscient permettant l'autonomie individuelle. 

On peut retrouver cette tension dans le projet de la psychiatrie institutionnelle qui 

conjugue le travail sur l’aliénation institutionnelle et l’aliénation psychique. 



8 

 

3.2. L'hétéronomie nécessaire chez Legendre 

Pierre Legendre adopte une position radicalement différente. Pour lui, les structures 

dogmatiques et les instances tierces ne sont pas des obstacles à l'émancipation mais 

des conditions anthropologiques nécessaires à l'humanisation. "C'est la référence et elle 

seule qui fait la loi. Une théorie sociale est efficace, non par la vertu de la scientificité 

réelle ou supposée, mais par la seule force du mot de passe". 

Cette position conduit Legendre à une critique sévère des projets d'émancipation 

radicale : "tous les courants nihilistes, de la déconstruction à la techno-science-

économie, qui en appellent à la destitution, ou la mettent en œuvre, ne peuvent que 

conduire à l'effondrement des sociétés sur elles-mêmes". 

3.3. Une éthique : l’autonomie chez Castoriadis 

Cette divergence fondamentale révèle deux anthropologies politiques opposées. 

Castoriadis pense l'homme comme capable d'autonomie véritable, capable de "l'auto-

institution permanente de la société, d'un arrachement radical à des formes plusieurs 

fois millénaires de la vie sociale". 

La critique de l'individualisme contemporain : Castoriadis oppose fermement son 

concept d'autonomie aux conceptions dominantes de l'individualité qu'il juge 

fallacieuses. Il dénonce l'individualisme et le narcissisme promus par la publicité comme 

étant mensongers : l'individualisme prôné est un "je fais ce qui me plaît", ce qui, appliqué 

radicalement, mène à une société de meurtre et de viol. L'autonomie, en revanche, est 

"je fais ce que je considère comme juste dans le cadre de règles acceptées et co-

construites". Cet individualisme façon libéralisme est en réalité un conformisme 

extrême, alors que l'individu autonome est conscient de sa singularité absolue et la 

développe de manière réfléchie au sein d’un collectif auto regulé. 

Legendre, au contraire, insiste sur la nécessité structurelle de l'hétéronomie. Son 

anthropologie dogmatique révèle que "il n'est pas alors pires ennemis de l'anthropologie 

dogmatique que le dualisme et le monisme, la réduction à l'immanence du Deux ou de 

l'Un". La structure ternaire est anthropologiquement indépassable. 



9 

 

IV. La question de la temporalité et de l'historicité 

4.1. Le temps disruptif chez Castoriadis : Maldiney passager clandestin 

Pour Castoriadis, "le temps de l'histoire des hommes, le temps social-historique, ne doit 

pas être conçu comme simple médium abstrait de la coexistence successive ou simple 

réceptacle des enchaînements dialectiques, mais comme temps de l'altérité radicale, 

altérité radicale non productible". 

Cette conception du temps comme création permet de penser l'émergence du nouveau 

dans l'histoire à travers ce que Maldiney conceptualise comme l'événement. 

L'événement n'est pas simple occurrence factuelle qui viendrait s'inscrire dans une 

temporalité préexistante, mais rupture créatrice qui ouvre de nouvelles possibilités de 

sens et d'organisation sociale. Il constitue une brèche dans l'être qui révèle la capacité 

instituante de l'imaginaire social. 

La dimension événementielle implicite chez Castoriadis se déploie aussi dans   la 

rencontre - moment privilégié où l'imaginaire radical entre en contact avec l'altérité et 

génère du nouveau. Cette rencontre n'est jamais programmable ni déductible : elle surgit 

comme ouverture radicale dans la trame temporelle, créant un "avant" et un "après" 

qui ne peuvent être reliés par aucune causalité mécanique. La Grèce antique constitue 

l'exemple paradigmatique de cette temporalité événementielle : l'invention de la 

démocratie et de la philosophie ne résulte d'aucun développement nécessaire mais 

d'une création ex nihilo qui ouvre un nouvel horizon de possibilités humaines. 

Cette temporalité événementielle s'oppose radicalement à la conception linéaire du 

temps historique. La société est création - plus précisément création d'elle-même, donc 

autocréation. Dans le cas de la société, en effet, on ne se trouve pas en présence 

d'éléments préexistants dont l'assemblage formerait telle société. L'événement révèle 

ainsi que "l'histoire n'est pas accumulation de faits dans un temps homogène mais 

création discontinue de nouvelles formes d'être-ensemble". 

L'événement  possède une structure d'ouverture : il ne clôt pas le temps sur une 

signification définitive mais l'ouvre à l'indétermination créatrice. C'est pourquoi 

Castoriadis peut affirmer que la démocratie grecque demeure un "germe" plutôt qu'un 

modèle achevé : l'événement démocratique grec continue d'agir comme puissance 

instituante, appelant ses propres dépassements et réinventions. La rencontre avec cet 



10 

 

événement fondateur ne consiste pas à le répéter mais à réactiver sa puissance créatrice 

dans des contextes nouveaux. 

Cette conception événementielle du temps permet de comprendre pourquoi l'autonomie 

ne peut jamais être un état définitif mais seulement un processus : chaque époque doit 

réinventer ses institutions de liberté en s'ouvrant à la rencontre avec l'inédit. 

L'événement révèle ainsi la nature fondamentalement temporelle et créatrice de l'être 

humain comme être social-historique. 

4.2. L'immémorial chez Legendre 

Pierre Legendre développe une conception de la temporalité historique radicalement 

différente de celle de Castoriadis à travers son concept d'Immémorial. Son 

anthropologie dogmatique "ambitionne de mettre au jour un invariant anthropologique, 

celui du principe généalogique qui relève de l'Immémorial". Cette référence à 

l'Immémorial indique une conception plus cyclique que linéaire de l'histoire, mais qui ne 

se réduit pas à une simple répétition. 

La structure de l'Immémorial 

L'Immémorial chez Legendre désigne ce qui, dans l'organisation humaine, échappe à la 

mémoire consciente tout en la fondant. Il ne s'agit pas du passé au sens chronologique 

- ce qui aurait été présent puis oublié - mais d'une structure atemporelle qui 

conditionne toute temporalité humaine. L'Immémorial est ce qui "a toujours déjà été là" 

sans jamais avoir été présent comme tel : il constitue l'horizon indépassable de toute 

expérience humaine du temps et du sens. 

Cette dimension immémoriale se manifeste dans ce que Legendre appelle le "principe 

généalogique" - cette nécessité pour tout être humain de s'inscrire dans une lignée, 

dans un ordre de filiation qui le précède et le constitue. Ce principe n'est pas contingent 

mais anthropologiquement nécessaire : "L'homme est l'animal langagier, et le langage 

l'introduit d'emblée dans l'univers du récit et du sens : c'est ainsi que l'homme est le seul 

animal qui, pour se reproduire, a besoin d'une raison de vivre". 

Fonction structurante de l'Immémorial 

L'Immémorial remplit plusieurs fonctions anthropologiques essentielles : 



11 

 

1. Fonction de fondation : Il établit un socle de légitimité qui ne peut être questionné 

sans détruire l'édifice social lui-même. Cette fondation immémoriale échappe par 

principe à la critique rationnelle car elle est condition de possibilité de toute rationalité. 

2. Fonction de transmission : L'Immémorial garantit la continuité entre les générations 

en inscrivant chaque sujet dans une chaîne généalogique qui le dépasse. Sans cette 

inscription dans l'Immémorial, il ne peut y avoir de véritable transmission culturelle. 

3. Fonction de limitation : Il impose des bornes à la toute-puissance fantasmatique en 

rappelant que nul n'est son propre créateur. L'Immémorial maintient la "distance 

respectable" qui sépare le sujet de ses origines et l'empêche de sombrer dans l'illusion 

de l'auto-engendrement. 

L'Immémorial contre l'événement 

Cette conception s'oppose diamétralement à la temporalité événementielle de 

Castoriadis. Là où Castoriadis valorise la rupture créatrice et l'émergence du nouveau, 

Legendre insiste sur la permanence des structures et la nécessité de la répétition. 

L'histoire n'est pas pure création mais variation sur un thème immémorial. 

Cependant, Legendre ne tombe pas dans un fixisme absolu. Son anthropologie 

dogmatique "laisse toutefois une place conséquente à l'articulation de l'universel et du 

particulier, au jeu de l'Un et du Multiple, et considère les incarnations singulières du 

principe dans chaque civilisation". L'histoire n'est pas pure répétition mais variation 

créatrice sur des structures invariantes. 

Le temps ritualisé 

L'Immémorial s'actualise dans ce que Legendre appelle le "temps ritualisé" - cette 

temporalité spécifique des cérémonies, liturgies et protocoles institutionnels par 

lesquels "parle la Référence". Ce temps ritualisé n'est ni le temps profane de la 

chronologie, ni le temps sacré de l'éternité, mais un temps intermédiaire qui rend 

présent l'Immémorial sans le profaner. 

Dans cette temporalité ritualisée, le passé n'est jamais "passé" au sens d'révolu mais 

reste éternellement contemporain. Les grands textes fondateurs, les événements 

instituants, les figures tutélaires continuent d'agir dans le présent non comme souvenirs 

mais comme puissances actuelles. C'est pourquoi les institutions ont besoin de cette 



12 

 

dramaturgie permanente : sans elle, l'Immémorial cesserait d'être efficace et la société 

perdrait ses fondements. 

Critique de l'objectivation historiciste 

L'insistance de Legendre sur l'Immémorial constitue une critique radicale de 

l'approche historiciste moderne qui, paradoxalement, détruit l'efficace du passé en 

l'objectivant scientifiquement. 

La modernité historiciste ne fait pas littéralement table rase du passé - elle s'y intéresse 

même intensément - mais elle opère une transformation fatale : elle objectivise le 

passé en le réduisant à un objet d'étude scientifique, ce qui détruit sa fonction 

anthropologique fondamentale. 

Cette objectivation historiciste produit plusieurs effets délétères selon Legendre : 

1. La transformation du vivant en révolu : En étudiant les institutions comme des 

phénomènes historiques contingents, l'historicisme les prive de leur caractère 

d'éternelle actualité. Le christianisme, par exemple, une fois expliqué dans ses 

conditions d'émergence historique, perd sa fonction de Référence immémoriale. 

2. La démystification rationalisante : L'explication rationnelle des origines 

institutionnelles détruit ce que Legendre appelle la "nécessaire obscurité" des 

fondements. Une société qui comprend rationnellement ses propres fondements ne 

peut plus s'y rapporter comme à une Référence transcendante. 

3. La relativisation généralisée : L'historicisme révèle la contingence de toutes les 

constructions culturelles, produisant un relativisme qui empêche toute inscription ferme 

dans un ordre symbolique particulier. 

4. L'illusion de la maîtrise totale : Cette approche nourrit la prétention moderne à 

pouvoir reconstruire consciemment et rationnellement les institutions, en se passant de 

fondements non-rationnels. 

Pour Legendre, cette "scientifisation" du passé produit des sujets déracinés incapables 

de s'inscrire dans la continuité générationnelle et des sociétés pathologiques privées de 

leurs repères fondamentaux. L'Immémorial devient alors la catégorie critique qui permet 

de restaurer l'efficace anthropologique de ce que la modernité historiciste a transformé 

en objet mort d'investigation scientifique. 



13 

 

4.3. Temporalité intermédiaire et temps messianique 

La temporalité ritualisée de Legendre trouve un éclairage particulier dans la conception  

du temps messianique chez Agamben développée notamment dans Le temps qui reste. 

Giorgio Agamben, en analysant la temporalité messianique paulinienne, révèle 

l'existence d'un temps spécifique qui n'est ni le temps chronologique (chronos) ni 

l'éternité, mais un temps intermédiaire qu'il nomme temps messianique ou kairos. 

La structure du temps messianique 

Pour Agamben, le temps messianique  opère une césure dans la temporalité 

chronologique sans pour autant basculer dans l'éternité. Il s'agit d'un "temps du 

maintenant" (ho nyn kairos) qui transforme la relation au temps en créant une 

contemporanéité paradoxale avec l'événement fondateur. Cette structure temporelle 

présente des analogies remarquables avec le temps ritualisé chez Legendre. 

Le temps prophétique  partage avec l'Immémorial de Legendre cette capacité à rendre 

présent ce qui n'a jamais été présent comme tel. Dans les deux cas, il ne s'agit pas d'un 

retour vers le passé historique mais de l'actualisation d'une puissance intemporelle qui 

traverse et structure l'histoire sans s'y réduire. 

Actualisation versus réactualisation 

Cependant, une différence fondamentale sépare les deux approches. Chez Legendre, le 

temps ritualisé vise la conservation de l'efficace de l'Immémorial : les cérémonies 

institutionnelles permettent à la Référence de continuer à "parler" et à structurer l'ordre 

social. Il s'agit d'une fonction stabilisatrice qui maintient la continuité des significations 

fondatrices. 

Chez Agamben, le temps messianique possède une dimension subversive : il révèle la 

révocabilité de l'ordre présent en actualisant une promesse qui reste inaccomplie.  Il  ne 

conserve pas l'ordre établi mais le désactive en révélant son caractère non nécessaire. 

Cette différence révèle deux rapports opposés à l'institution : conservation chez 

Legendre, profanation chez Agamben. 

La question de l'archive 

Cette opposition se manifeste particulièrement dans le rapport à ce qu'Agamben nomme 

l'"archive". Pour Legendre, l'archive institutionnelle (textes fondateurs, traditions 



14 

 

juridiques, corpus doctrinaux) doit être préservée dans son intégrité pour maintenir 

l'efficace symbolique de la transmission. L'archive fonctionne comme dépôt sacré de 

l'Immémorial. 

Agamben développe une conception inverse : l'archive ne doit pas être conservée mais 

profanée, c'est-à-dire rendue à l'usage commun. Le temps messianique révèle que les 

textes sacrés, une fois délivrés de leur fonction de fondement transcendant, peuvent 

être réappropriés créativement. Cette profanation libère les potentialités inédites 

contenues dans l'archive. 

Deux modalités de l'inactuel 

Ces temporalités intermédiaires révèlent deux manières différentes d'échapper à la 

tyrannie du présent immédiat sans pour autant se réfugier dans l'éternité abstraite : 

L'inactuel conservateur (Legendre) : Le temps ritualisé permet de maintenir vivante une 

tradition immémoriale qui résiste aux transformations historiques. Cette inactualité 

protège contre l'amnésie moderne et préserve les conditions anthropologiques de 

l'humanisation. 

L'inactuel révolutionnaire (Agamben) : Le temps messianique révèle les potentialités 

non réalisées du passé pour ouvrir l'avenir à des possibilités inédites. Cette inactualité 

déjoue les nécessités apparentes du présent en actualisant ce qui n'a jamais eu lieu. 

Convergence : la critique de la temporalité moderne 

Malgré leurs différences, les deux conceptions convergent dans leur critique de la 

temporalité moderne homogène. Qu'il s'agisse du temps vide de la production 

industrielle (Benjamin) ou de la temporalité gestionnaire dénoncée par Legendre, les 

deux penseurs révèlent l'appauvrissement de l'expérience temporelle dans la 

modernité. 

Cette convergence suggère que la question de la temporalité intermédiaire constitue un 

enjeu politique majeur : face à l'accélération techno-économique et à l'amnésie 

institutionnelle, comment préserver ou créer des espaces-temps qui échappent à la 

logique de l'immédiateté productive ? 

La tension entre conservation (Legendre) et révolution (Agamben) révèle peut-être 

moins une opposition qu'une dialectique nécessaire : toute préservation créatrice 

suppose une part de profanation, toute profanation féconde suppose une part de 



15 

 

transmission. Le défi consiste à articuler ces deux dimensions sans les réduire l'une à 

l'autre. 

 

V. Rapport à la psychanalyse et conception du sujet 

5.1. Psychanalyse et politique chez Castoriadis 

Castoriadis entretient un rapport complexe à la psychanalyse. Formé à cette 

discipline, il en critique néanmoins certains aspects, notamment "la conception 

de Marx — l'imaginaire en tant qu'idéologie est une représentation inversée de la 

réalité — que de la psychanalyse, en particulier de Lacan". 

La critique radicale de Lacan : Castoriadis développe une critique particulièrement 

virulente de Jacques Lacan, considérant sa pensée comme "une affaire qui 

théoriquement est tout ce qu'il y a de plus bancal, suspect". Il qualifie l'idéologie du désir 

de Lacan de "monstrueuse" : le désir en psychanalyse inclut l'inceste et le viol ; en faire 

une idéologie est incompatible avec toute vie sociale. Il rejette également le concept de 

"loi symbolique" comme un "mot passe-partout qui vise à cacher le fait qu'on parle de 

l'institution", ne permettant pas de distinguer une loi juste d'une loi injuste. 

Le dépassement de Freud : Tout en reconnaissant Freud comme un "génie 

incomparable", Castoriadis identifie des limites majeures dans sa théorie. Le paradoxe 

central de l'œuvre freudienne est que, bien que traitant constamment de formations 

imaginaires (fantasmes), Freud, prisonnier du positivisme de son époque, "ne le voit pas 

et ne veut pas le voir". Castoriadis insiste sur le fait qu'un événement n'est pas 

traumatique en soi mais le devient par la signification que lui accorde l'imagination 

radicale du sujet. 

Pour lui, "l'imaginaire social est ce qui permet au nouveau-né de sortir de la clôture 

psychique et de la représentation imaginaire radicalement asociale du monde qui est 

originairement la sienne : c'est l'imaginaire social qui rend possible l'institution de 

l'individu comme individu social". 



16 

 

5.2. L'anthropologie psychanalytique de Legendre 

Pierre Legendre développe une anthropologie explicitement fondée sur la psychanalyse, 

particulièrement lacanienne. Il s'est consacré à l'édition critique de manuscrits 

médiévaux, il a entrepris une formation de psychanalyse et fréquenté Jacques Lacan. 

Cette formation psychanalytique nourrit directement son anthropologie dogmatique, 

notamment dans son analyse des structures généalogiques et de la fonction paternelle 

dans l'organisation sociale. L'inconscient devient chez lui une donnée anthropologique 

fondamentale qu'aucune société ne peut ignorer sans péril. 

5.3. Deux conceptions du processus thérapeutique 

Cette différence dans le rapport à la psychanalyse se traduit par deux conceptions 

opposées du processus thérapeutique et de ses finalités : 

Chez Castoriadis : "La fin de l'analyse c'est que l'individu devienne aussi autonome que 

possible". La psychanalyse agit en transformant la manière dont le patient se rapporte à 

son propre monde fantasmatique : prise de conscience que sa vision du monde dépend 

en grande partie de ses propres constructions psychiques, puis établissement d'un 

"rapport adéquat" avec ces fantasmes. L'objectif n'est pas de supprimer les désirs jugés 

immoraux mais d'apprendre à les reconnaître sans nécessairement passer à l'acte. 

Chez Legendre : Le processus analytique vise plutôt l'inscription du sujet dans l'ordre 

symbolique et sa soumission aux structures dogmatiques nécessaires à l'humanisation. 

L'inconscient n'est pas à apprivoiser mais à respecter comme instance structurante 

incontournable. 

VI. Implications politiques contemporaines 

6.1. Démocratie radicale versus conservatisme éclairé 

Les implications politiques des deux pensées sont radicalement différentes. Castoriadis 

prône "la visée d'une société devenue capable d'une reprise perpétuelle de ses 

institutions". Son projet démocratique est maximaliste : il vise une transformation 

intégrale des rapports sociaux. 

La définition de la politique chez Castoriadis : Il distingue radicalement sa conception 

de la politique de la gestion politicienne contemporaine. Il ne s'agit pas du "métier de 



17 

 

monsieur Balladur [ou] de monsieur Clinton", mais de "l'action collective consciente et 

réfléchie qui vise à transformer les institutions pour en faire des institutions de liberté". 

La finalité de la politique n'est pas le bonheur — conception qu'il juge "erronée" et 

"catastrophique" héritée des XVIIIe et XIXe siècles et de Marx — mais la liberté. Cette 

liberté n'est pas la conception libérale où la société permet à chacun de poursuivre son 

bonheur personnel, mais la capacité collective d'agir pour le bien commun. 

Legendre adopte une position plus prudente. "Si donc l'on peut classer Legendre dans la 

grande famille des conservateurs, il ne faut toutefois guère s'y tromper : défendre la 

nécessité institutionnelle des civilisations ne revient sûrement pas à soutenir tout ordre 

établi". Son conservatisme est anthropologique, non politique. 

6.2. Face aux défis contemporains 

Les deux approches offrent des ressources différentes pour penser les défis 

contemporains. L'approche de Castoriadis  permet de penser l'innovation institutionnelle 

et la capacité créatrice des sociétés face aux crises. La rupture a été accomplie en Grèce, 

mais reste à réaliser pour l'essentiel (c'est pourquoi Castoriadis parle de la Grèce comme 

d'un "germe", non pas comme d'un modèle). 

L'anthropologie dogmatique de Legendre, quant à elle, alerte sur les dangers de la 

désinstitutionalisation et fournit des outils pour comprendre les pathologies sociales 

contemporaines liées à l'effacement des repères symboliques. 

VII. La dialectique entre Loi (Lacan/Legendre) et Imaginaire 

(Castoriadis) 

7.1. La Loi symbolique chez Lacan et Legendre 

L'anthropologie dogmatique de Pierre Legendre s'enracine profondément dans la 

psychanalyse lacanienne, particulièrement dans la conceptualisation de la Loi 

symbolique. Jacques Lacan, que Legendre a fréquenté personnellement, développe une 

théorie où la Loi du Père (le Nom-du-Père) structure l'ordre symbolique et permet l'accès 

du sujet au langage et à la culture. 

Pierre Legendre radicalise cette perspective en en faisant une anthropologie générale. 

Pour lui, toute société humaine repose sur "l'artificialité de l'instance tierce" qui 

fonctionne comme Référence instituée. Cette Référence n'est autre que la Loi 



18 

 

symbolique transposée au niveau civilisationnel : "C'est la référence et elle seule qui fait 

la loi". L'ordre dogmatique devient ainsi la condition transcendantale de l'humanisation. 

7.2. L'imaginaire créateur chez Castoriadis : au-delà de la Loi 

Cornelius Castoriadis développe une conception radicalement différente qui, tout en 

reconnaissant l'importance de la psychanalyse, la dépasse vers une théorie de la 

création sociale. Castoriadis critique explicitement  à la fois "la conception de Marx — 

l'imaginaire en tant qu'idéologie est une représentation inversée de la réalité — que de 

la psychanalyse, en particulier de Lacan". 

Pour Castoriadis, l'imaginaire radical n'est pas soumis à la Loi symbolique mais la 

précède et la crée. L'imaginaire social "crée le langage, qui crée les institutions, qui crée 

la forme même de l'institution". Cette puissance créatrice de l'imaginaire instituant est 

première par rapport à toute loi, y compris symbolique. 

7.3. La critique spécifique de Lacan par Castoriadis 

Castoriadis développe une critique particulièrement approfondie de la psychanalyse 

lacanienne, qu'il considère comme un obstacle à la pensée de l'autonomie. Pour lui, 

Lacan reste prisonnier d'une conception déterministe qui fait de l'ordre symbolique une 

structure transcendante et inaltérable. 

Sa critique  porte sur plusieurs points fondamentaux : l'hypostase de l'ordre symbolique 

(Castoriadis reproche à Lacan de transformer l'ordre symbolique en instance quasi-

métaphysique), la fixation sur le manque (le "manque-à-être" lacanien devient une 

absolutisation indue d'une configuration historique particulière), l'impossibilité de 

l'autonomie (la théorie lacanienne rend impensable toute véritable autonomie), et le 

conservatisme politique implicite (en naturalisant les structures symboliques 

existantes). 

7.4. L'opposition structuration versus création 

Cette opposition révèle un enjeu épistémologique fondamental entre deux logiques 

inconciliables : 

La logique structurale (Legendre) postule l'existence d'invariants anthropologiques 

irréductibles. "Le principe généalogique qui relève de l'Immémorial" s'impose à toute 



19 

 

société humaine. Cette approche privilégie la reproduction et la transmission des 

structures symboliques. 

La logique créatrice (Castoriadis) postule au contraire la capacité des sociétés à créer 

de nouvelles formes institutionnelles ex nihilo. "Les différents éléments de la société 

(individus, institutions, significations) sont en fait créés par la société elle-même au 

travers de son auto-institution". Cette approche privilégie l'innovation et la 

transformation radicale. 

7.5. Vers une dialectique : loi auto-instituée et instituant/institué 

La confrontation entre les positions de Legendre et Castoriadis ne doit pas masquer une 

possible dialectisation de leurs approches. Une lecture attentive de Castoriadis révèle 

qu'il ne rejette pas purement et simplement toute forme de loi ou de structure, mais qu'il 

repense radicalement leur statut et leur mode d'existence. 

La loi auto-instituée chez Castoriadis : Contrairement à une interprétation 

anarchisante, Castoriadis développe une conception de la loi comme création 

permanente de la société. Dans une société autonome, "les significations et institutions 

sociales" ne sont plus "posées comme indiscutables" mais reconnues comme œuvre 

propre de la collectivité. Cette loi auto-instituée émane du "collectif anonyme", reste 

ouverte à la révision, conserve une fonction structurante et permet l'articulation entre 

liberté individuelle et cohésion sociale. 

La dialectique instituant/institué : Castoriadis développe une pensée dialectique 

sophistiquée du rapport entre l'instituant (force créatrice) et l'institué (formes 

cristallisées). "l'autodéploiement de l'imaginaire radical comme société et comme 

histoire— comme le social-historique — se fait et ne peut se faire que dans et par les deux 

dimensions de l'instituant et de l'institué." 

VIII. L'enracinement chez Simone Weil : une synthèse  possible  

8.1. L'enracinement : verticalité et ouverture 

La pensée de Simone Weil sur l'enracinement permet d'esquisser une synthèse 

dialectique entre la nécessité institutionnelle chez Legendre et la créativité imaginaire 

Castoriadis. Pour elle, l'enracinement n'est ni soumission passive à une tradition figée, ni 



20 

 

création ex nihilo d'un ordre nouveau, mais participation vivante à un héritage qui se 

transmet en se transformant. 

L'enracinement  conjugue remarquablement verticalité et souplesse ouverte à autrui. 

La verticalité renvoie à cette dimension transcendante que Legendre nomme 

"Référence" : l'être humain ne peut se constituer comme tel sans s'inscrire dans un ordre 

qui le dépasse et lui donne sens. Mais cette verticalité n'est jamais rigidité dogmatique 

chez Simone Weil . Elle s'accompagne d'une souplesse fondamentale, d'une capacité 

d'accueil et de transformation qui rappelle l'imaginaire instituant de Castoriadis. 

8.2. Au-delà de l'opposition autonomie/hétéronomie 

Cette conception de l'enracinement permet de dépasser l'opposition frontale entre 

autonomie et hétéronomie qui structure le débat Castoriadis/Legendre. Elle nous invite 

à penser une forme d'hétéronomie consentie qui n'est pas soumission aveugle mais 

reconnaissance lucide de notre inscription dans un ordre qui nous précède et nous 

constitue, tout en gardant ouverte la possibilité de le renouveler de l'intérieur. 

8.3. L'institution comme milieu vivant 

L'enracinement  permet de repenser l'institution ni comme structure transcendante 

intouchable (Legendre), ni comme pure création arbitraire (Castoriadis), mais comme 

milieu vivant qui nourrit ses membres tout en étant nourri par eux. 

Une institution enracinée présente plusieurs caractéristiques : 

• Elle transmet un héritage de significations et de pratiques 

• Elle accueille les apports nouveaux de ses membres 

• Elle se transforme sans perdre son identité profonde 

• Elle relie les générations entre elles 

• Elle ouvre à l'universel à partir du particulier 

Cette conception de l'institution comme milieu vivant évite l'écueil du conservatisme 

rigide (maintien de formes mortes) comme celui du progressisme abstrait (table rase du 

passé). 

8.4. La question de l'universel 

L'enracinement révèle également  également une voie originale pour penser l'articulation 

entre particulier et universel. Contrairement à l'universalisme abstrait des Lumières 



21 

 

(critiqué par Legendre) ou au relativisme culturel (risque de la position contingente de 

Castoriadis), elle  pense un universalisme concret qui passe par l'approfondissement 

du particulier. 

C'est en s'enracinant authentiquement dans sa tradition particulière qu'on accède à des 

valeurs véritablement universelles. Mais cet accès à l'universel n'est possible que si 

l'enracinement reste ouvert, s'il évite le repli identitaire et la fermeture sur soi. 

8.5. Implications pour la démocratie contemporaine 

Cette conceptionde l'enracinement offre des ressources précieuses pour repenser la 

démocratie contemporaine face à la crise des institutions. Elle suggère qu'une 

démocratie vivante ne peut être ni pure conservation de formes héritées, ni pure création 

d'institutions nouvelles, mais réappropriation créatrice de l'héritage démocratique. 

Une démocratie enracinée serait caractérisée par la mémoire des combats 

démocratiques passés, l'innovation institutionnelle face aux défis présents, l'attention 

aux besoins réels des citoyens, l'ouverture à la diversité des expériences humaines, et 

l'enracinement dans les territoires et les communautés de vie. 

8.6. Vers une anthropologie de l'enracinement 

La confrontation entre Legendre et Castoriadis, éclairée par la perspective de  simone 

Weil  ouvre finalement vers une anthropologie de l'enracinement qui intégrerait les 

apports des trois penseurs : 

• De Legendre : la reconnaissance de la nécessité anthropologique des médiations 

institutionnelles et symboliques 

• De Castoriadis : l'affirmation de la capacité créatrice des collectivités humaines 

et de leur pouvoir auto-instituant 

• De Weil : la conception de l'enracinement comme participation vivante à un 

héritage qui se transmet en se transformant 

Cette synthèse dialectique révèle que l'alternative entre autonomie et hétéronomie, 

entre création et tradition, entre innovation et conservation, est peut-être mal posée. 

L'enracinement  suggère qu'il existe une troisième voie : celle de la fidélité créatrice qui 

permet de recevoir l'héritage du passé tout en l'ouvrant aux possibles de l'avenir. 



22 

 

Cela rappelle le concept de reprise chez Kierkegaard : une mémoire à retravailler pour 

ouvrir l’avenir dans le présent. 

IX. La question du sujet et de la subjectivation 

9.1. Le sujet de l'inconscient chez Legendre 

L'anthropologie dogmatique de Legendre conçoit le sujet comme structurellement 

"assujetti" — au sens fort du terme — aux instances dogmatiques qui le précèdent et le 

fondent. Cette conception s'appuie sur une lecture rigoureuse de la psychanalyse 

lacanienne où l'inconscient structure le sujet à son insu. 

Le processus de subjectivation passe nécessairement par l'inscription dans l'ordre 

symbolique et la soumission aux structures généalogiques. L'émancipation ne peut être 

que relative et doit toujours maintenir la "distance respectable" vis-à-vis de la Référence. 

Cette position conduit Legendre à considérer l'inconscient comme une donnée 

anthropologique fondamentale qu'aucune société ne peut ignorer sans péril. 

9.2. Le sujet autonome chez Castoriadis 

Pour Castoriadis, la conception du sujet s'oppose diamétralement à cette vision. Le sujet 

autonome est celui qui "reconnaît dans son institution son œuvre propre et s'ouvre la 

possibilité de la modifier lucidement et délibérément". Ce sujet n'est plus défini par la 

soumission à une Loi transcendante mais par sa capacité à participer à l'auto-institution 

de la société. 

La transformation du rapport à l'inconscient : Pour lui, l'autonomie individuelle 

consiste à transformer son rapport à son inconscient de manière à pouvoir connaître ses 

désirs autant que possible et contrôler leur mise en acte, sans pour autant les refouler 

ou les assécher. Cette conception révise la formule freudienne "Là où était le ça, le je 

dois advenir" en la complétant par sa symétrique : "Là où je suis, le ça doit pouvoir 

apparaître". 

L'objectif n'est pas de supprimer les pulsions mais de les faire parler, de les connaître, 

pour établir un nouveau rapport avec elles. Cette approche permet de concevoir un sujet 

qui n'est ni pure spontanéité pulsionnelle, ni pure rationalité transcendante, mais 

synthèse créatrice entre ces dimensions. 



23 

 

9.3. L'enjeu de l'imagination radicale 

Le différend entre les deux conceptions du sujet se cristallise autour de la question de 

l'imagination radicale. Castoriadis identifie comme "point aveugle" de Freud sa 

méconnaissance du rôle créateur de l'imagination : "un événement n'est pas 

traumatique en soi. Il le devient par la signification que lui accorde l'imagination radicale 

du sujet". 

Cette puissance imaginaire permet de repenser la subjectivation au-delà du 

déterminisme structural. Si l'imagination radicale est première, alors le sujet n'est pas 

simplement "effet" de l'ordre symbolique mais participant actif à sa constitution et à sa 

transformation. Cette perspective ouvre vers une conception post-œdipienne de 

l'organisation sociale où les structures ne s'imposent plus de l'extérieur mais sont 

reconnues comme créations humaines modifiables. 

X. Les défis épistémologiques et méthodologiques 

10.1. Psychanalyse et épistémologie chez Castoriadis 

Castoriadis développe une défense sophistiquée de la psychanalyse contre les critiques 

épistémologiques contemporaines. Face aux objections de Grünbaum sur l'effet 

placebo, il retourne l'argument : "C'est la psychanalyse elle-même qui explique l'effet 

placebo par le transfert. La suggestion fonctionne parce qu'il y a un transfert sur le 

médecin/magicien. La suggestion n'explique pas la psychanalyse ; la psychanalyse 

explique la suggestion." 

Concernant le critère de falsifiabilité de Popper, Castoriadis considère que l'appliquer à 

la psychanalyse constitue une "erreur de catégorie". La psychanalyse relève d'une 

logique interprétative qui ne peut être réduite aux critères des sciences positives. Cette 

position révèle une épistémologie non-positiviste qui fait place aux sciences de 

l'interprétation. 

10.2. L'anthropologie dogmatique comme méthode 

Legendre  développe une méthodologie spécifique qui combine histoire du droit, 

anthropologie et psychanalyse. Cette méthode vise à "mettre au jour un invariant 

anthropologique" tout en considérant "les incarnations singulières du principe dans 

chaque civilisation". 



24 

 

Cette tension entre invariant et singularité révèle sa sophistication méthodologiqu : il ne 

s'agit ni d'un structuralisme rigide qui nierait l'histoire, ni d'un historicisme qui nierait 

toute constante anthropologique, mais d'une approche dialectique qui articule 

permanence et transformation. 

10.3. La question de la validation des interprétations 

Les deux approches affrontent le défi de la validation de leurs interprétations. 

Castoriadis admet, comme Freud avant lui, qu'il reste un "mystère" sur la raison pour 

laquelle une interprétation vraie a un effet thérapeutique. Cette humilité 

épistémologique révèle la complexité du processus interprétatif en psychanalyse. 

Legendre, de son côté, fonde la validité de ses interprétations sur leur capacité à révéler 

les structures anthropologiques fondamentales. L'anthropologie dogmatique se valide 

par sa fécondité herméneutique et sa capacité à éclairer les pathologies 

contemporaines. 

XI. Actualité et pertinence contemporaine 

11.1. Face à la crise des institutions 

La crise contemporaine des institutions révèle la pertinence des deux approches. 

L'effacement des repères symboliques traditionnels, analysé par Legendre, se manifeste 

dans la montée des populismes, la crise de l'autorité, et la désagrégation du lien social. 

Ses analyses des "pathologies de la transmission" éclairent les difficultés 

contemporaines de la filiation et de l'inscription généalogique. 

Parallèlement, l'incapacité des citoyens à exercer leur pouvoir instituant, analysée par 

Castoriadis, se manifeste dans la technocratisation de la politique, l'autonomisation des 

logiques économiques, et la dépolitisation croissante des sociétés. Ses analyses de la 

"privatisation" des individus révèlent l'ampleur du défi démocratique contemporain. 

11.2. Les nouvelles formes de subjectivation 

Les transformations contemporaines de la subjectivité (individualisme consumériste, 

culture numérique, nouvelles formes familiales) appellent un renouvellement des 

analyses. L'approche castoriadienne permet de penser ces mutations comme créations 



25 

 

de nouvelles formes de subjectivation, tandis que l'approche de Legendre alerte sur les 

risques de déstructuration anthropologique. 

Le défi consiste à articuler reconnaissance de la créativité institutionnelle et vigilance 

quant aux conditions anthropologiques de l'humanisation. Cette articulation pourrait 

bénéficier de la médiation de l'enracinement, qui permet de penser le changement dans 

la continuité. 

11.3. L'enjeu écologique 

Les défis environnementaux contemporains révèlent les limites du modèle occidental 

d'organisation sociale critiqué par les deux penseurs. La "course folle" de la techno-

science autonomisée, dénoncée par Castoriadis, trouve dans la crise écologique sa 

manifestation la plus dramatique. 

L'enracinement, qui pense l'inscription territoriale et la responsabilité envers les 

générations futures, offre des ressources pour repenser l'habitation humaine de la 

planète au-delà de la logique extractiviste. Cette perspective pourrait constituer un 

terrain de convergence entre les préoccupations instituantes de Castoriadis et les 

exigences de transmission de Legendre. 



26 

 

Conclusion 

L'analyse comparative des œuvres de Pierre Legendre et Cornelius Castoriadis révèle 

deux approches fondamentalement différentes mais étonnamment complémentaires de 

la question institutionnelle. Leurs convergences — critique du positivisme, primat 

accordé à l'imaginaire et au symbolique, dénonciation de la modernité gestionnaire — 

témoignent d'une préoccupation commune face à la crise contemporaine du sens et des 

institutions. Leurs divergences — sur la possibilité d'autonomie véritable, le statut des 

médiations symboliques, le rapport à l'hétéronomie — révèlent deux anthropologies 

politiques irréconciliables qui correspondent à deux manières radicalement différentes 

de concevoir l'émancipation humaine. 

L'anthropologie dogmatique de Legendre, enracinée dans la psychanalyse lacanienne, 

insiste sur la nécessité structurelle des instances tierces et des médiations symboliques. 

Elle nous rappelle que l'humanisation passe par l'inscription dans un ordre qui nous 

précède et nous dépasse, que la "distance respectable" vis-à-vis de la Référence est 

anthropologiquement nécessaire. Cette approche offre des outils précieux pour 

comprendre les pathologies contemporaines liées à l'effacement des repères 

symboliques et alerte sur les dangers de la désinstitutionalisation. 

La théorie de l'imaginaire social de Castoriadis, issue de sa rupture avec le marxisme 

orthodoxe, affirme au contraire la capacité créatrice des collectivités humaines et leur 

pouvoir d'auto-institution. Elle ouvre la voie vers une démocratie radicale où les citoyens 

reconnaissent dans leurs institutions leur œuvre propre et s'ouvrent la possibilité de les 

modifier lucidement. Cette perspective permet de penser l'innovation institutionnelle et 

la transformation sociale face aux défis contemporains. 

L'enrichissement apporté par l'analyse du rapport de Castoriadis à la psychanalyse 

révèle la profondeur du différend entre les deux penseurs. Là où Legendre voit dans la 

psychanalyse lacanienne les fondements d'une anthropologie dogmatique nécessaire, 

Castoriadis y discerne les obstacles à l'autonomie véritable. Sa critique radicale de Lacan 

— de l'"idéologie du désir" aux concepts de "loi symbolique" — révèle deux conceptions 

irréconciliables du processus de subjectivation et de ses finalités émancipatrices. 

La synthèse dialectique esquissée à travers le prisme de l'enracinement développé par 

Simone Weil suggère une troisième voie qui réconcilie la nécessité de médiations 

institutionnelles avec la capacité créatrice des collectivités. L'enracinement, qui 



27 

 

conjugue verticalité et ouverture, fidélité et innovation, permet de penser l'institution 

comme tradition vivante qui se transmet en se transformant. Cette approche évite aussi 

bien la pétrification conservatrice que l'illusion créationniste, ouvrant vers une 

conception de la démocratie comme réappropriation créatrice de l'héritage 

démocratique. 

Au-delà de leurs différences, ces trois pensées convergent vers une exigence commune 

: repenser l'articulation entre ordre et création, structure et liberté, tradition et 

innovation, pour ouvrir des voies d'émancipation au-delà des apories du libéralisme 

contemporain. Elles nous rappellent que les institutions ne sont ni pures contraintes à 

abolir, ni données naturelles à préserver, mais médiations humaines toujours 

susceptibles d'être repensées et transformées. 

L'actualité de ce débat se révèle particulièrement vive face aux défis contemporains : 

crise des institutions, transformations de la subjectivité, urgence écologique. La 

confrontation entre l'anthropologie dogmatique et l'imaginaire social, enrichie par la 

perspective weilienne de l'enracinement, offre des ressources conceptuelles précieuses 

pour penser ces enjeux au-delà des alternatives stériles entre conservatisme et 

progressisme, entre ordre et anarchie. 

C'est peut-être dans cette tension créatrice entre l'institué et l'instituant, entre l'héritage 

et l'innovation, que réside la possibilité d'un renouveau démocratique à la hauteur des 

défis de notre époque. Une démocratie qui ne soit ni simple gestion technique des 

problèmes sociaux, ni pure expression de la volonté populaire, mais processus 

permanent d'auto-institution consciente et délibérée, enracinée dans l'histoire mais 

ouverte à l'invention du futur. 

 



28 

 

Présentation des auteurs 

Giorgio Agamben (1942-) 

Philosophe italien contemporain, Giorgio Agamben développe une œuvre qui 

articule philosophie politique, esthétique et anthropologie. Influencé par Walter 

Benjamin et Martin Heidegger, il analyse les formes de vie contemporaines et les 

dispositifs de pouvoir. Sa réflexion sur l'état d'exception, la vie nue et les 

dispositifs de contrôle en fait une voix majeure de la philosophie politique 

actuelle. Dans Le temps qui reste (2000), il développe une analyse du temps 

messianique qui éclaire les questions de temporalité politique et de révocabilité 

de l'ordre établi. 

Cornelius Castoriadis (1922-1997) 

Philosophe, psychanalyste et révolutionnaire d'origine grecque, Cornelius 

Castoriadis rompt avec le marxisme orthodoxe pour développer une théorie 

originale de l'imaginaire social et de l'auto-institution démocratique. Membre du 

groupe Socialisme ou Barbarie, il critique autant le capitalisme que le socialisme 

bureaucratique soviétique. Son œuvre majeure, L'Institution imaginaire de la 

société (1975), révolutionne la pensée de l'institution en montrant comment les 

sociétés se créent elles-mêmes à travers leur imaginaire. Psychanalyste praticien, 

il développe une critique de Lacan et de Freud tout en renouvelant la réflexion sur 

l'autonomie individuelle et collective. 

Pierre Legendre (1930-2023) 

Historien du droit, psychanalyste et anthropologue français, Pierre Legendre 

développe une "anthropologie dogmatique" qui interroge les fondements 

institutionnels des civilisations occidentales. Formé à l'École des chartes et 

spécialiste des manuscrits médiévaux, il découvre la psychanalyse et fréquente 

Jacques Lacan. Son œuvre monumentale, les Leçons (1989-2018), analyse les 

"montages normatifs" qui articulent légitimité et normativité dans chaque 

civilisation. Critique de la modernité gestionnaire, il révèle l'importance 

anthropologique des structures dogmatiques et des médiations symboliques pour 

l'humanisation. 

Simone Weil (1909-1943) 



29 

 

Philosophe française, Simone Weil développe une pensée singulière qui articule 

engagement politique, expérience ouvrière et quête spirituelle. Agrégée de 

philosophie, elle choisit de partager la condition ouvrière et s'engage dans les 

luttes sociales de son époque. Son concept d'enracinement, développé dans 

L'Enracinement (1949), pense l'inscription de l'être humain dans une 

communauté et une tradition qui le nourrissent tout en restant ouvertes à 

l'universel. Sa réflexion sur les besoins de l'âme et la nécessité d'un ordre social 

respectueux de la dignité humaine influence durablement la pensée politique 

contemporaine. 



30 

 

Bibliographie 

Agamben, Giorgio, Homo sacer, Seuil, 1997 

Agamben, Giorgio, Le temps qui reste, Payot, 2000 

Agamben, Giorgio, Profanations, Payot, 2005 

Castoriadis, Cornelius, Domaines de l'homme, Seuil, 1986 

Castoriadis, Cornelius, Fait et à faire, Seuil, 1997 

Castoriadis, Cornelius, Figures du pensable, Seuil, 1999 

Castoriadis, Cornelius, L'Institution imaginaire de la société, Seuil, 1975 

Castoriadis, Cornelius, Le Monde morcelé, Seuil, 1990 

Castoriadis, Cornelius, Les Carrefours du labyrinthe, Seuil, 1978-1999 (6 

volumes) 

Lacan, Jacques, Écrits, Seuil, 1966 

Lacan, Jacques, Le Séminaire, Seuil, 1973-2007 

Legendre, Pierre, Dominium mundi. L'Empire du Management, Mille et Une Nuits, 

2007 

Legendre, Pierre, Jouir du pouvoir, Minuit, 1976 

Legendre, Pierre, L'amour du censeur, Seuil, 1974 

Legendre, Pierre, L'inestimable objet de la transmission, Fayard, 1985 

Legendre, Pierre, Leçons d'introduction à l'anthropologie dogmatique, Fayard, 

1989-2018 (10 volumes) 

Weil, Simone, L'Enracinement, Gallimard, 1949 

Weil, Simone, La Condition ouvrière, Gallimard, 1951 

Weil, Simone, Oppression et Liberté, Gallimard, 1955 



31 

 

Glossaire 

Anthropologie dogmatique Discipline développée par Pierre Legendre qui étudie 

les structures fondamentales par lesquelles les sociétés humaines s'organisent 

autour d'une Référence instituée. Elle révèle les invariants anthropologiques 

nécessaires à l'humanisation et analyse les "montages normatifs" qui articulent 

légitimité et normativité. Le terme "dogmatique" désigne le mode théâtral par 

lequel la Vérité se manifeste dans les institutions, non un système fermé de 

croyances. 

Archive (Agamben) Ensemble des textes, traditions et savoirs transmis par une 

civilisation. Agamben distingue l'archive sacralisée (maintenue dans sa fonction 

de fondement transcendant) de l'archive profanée (rendue à l'usage commun et 

ouverte à la réappropriation créatrice). La profanation de l'archive libère les 

potentialités inédites qu'elle contient. 

Autonomie Chez Castoriadis : capacité d'un individu ou d'une collectivité à 

reconnaître dans ses institutions sa propre création, s'ouvrant la possibilité de les 

modifier lucidement. L'autonomie individuelle transforme le rapport à 

l'inconscient ; l'autonomie collective vise l'auto-institution permanente par 

"l'interrogation illimitée" sur la justice et la vérité. S'oppose à l'hétéronomie. 

Dialectique instituant/institué Rapport dynamique chez Castoriadis entre les 

forces créatrices de la société (l'instituant) et les formes cristallisées qu'elles 

produisent (l'institué). L'instituant correspond à l'imaginaire social créateur ; 

l'institué aux institutions stabilisées. Une société vivante maintient cette tension 

sans la résoudre. 

Enracinement Concept développé par Simone Weil désignant la participation 

vivante à un héritage culturel qui se transmet en se transformant. Conjugue 

verticalité (inscription dans un ordre transcendant) et ouverture (capacité 

d'accueil du nouveau). Évite la pétrification traditionaliste comme le 

déracinement moderniste. 

Hétéronomie État d'une société où les institutions et significations sociales sont 

posées comme indiscutables, renvoyant à une origine extra-sociale. Les individus 

ne reconnaissent pas leur participation à la création des normes qui les régissent. 



32 

 

Constitue selon Castoriadis l'état "normal" des sociétés historiques, sauf 

exceptions créatrices. 

Imaginaire radical Puissance créatrice ontologiquement première chez 

Castoriadis qui précède et fonde toute représentation. Se manifeste comme 

"psyché" (niveau individuel) et comme "société" (niveau collectif). Transforme les 

événements en expériences signifiantes et rend possible la création de formes 

nouvelles ex nihilo. 

Imaginaire social Création sui generis du "collectif anonyme" qui institue le 

langage, les significations et les institutions d'une société. N'est pas la somme des 

imaginaires individuels mais précède les individus qu'il constitue. Crée la réalité 

sociale elle-même plutôt que de la représenter. 

Immémorial Chez Legendre : structure atemporelle qui conditionne toute 

temporalité humaine sans jamais avoir été présente comme telle. "A toujours déjà 

été là" comme horizon indépassable de l'expérience humaine du temps et du 

sens. Se manifeste dans le principe généalogique nécessaire à l'humanisation. 

Instance tierce/Référence Principe fondateur de toute société selon Legendre. 

Cette Référence instituée (artificielle, non naturelle) fonctionne comme garant 

ultime du sens et de la légitimité. Établit la "distance respectable" qui humanise 

en séparant de l'immédiateté pulsionnelle. 

Loi symbolique Chez Lacan : ordre structurant qui permet l'accès au langage et à 

la culture via le "Nom-du-Père". Legendre généralise cette conception au niveau 

civilisationnel. Castoriadis critique ce concept comme "mot passe-partout" qui 

naturalise l'institution existante et empêche de distinguer loi juste et injuste. 

Magma Mode d'être spécifique aux significations sociales chez Castoriadis qui 

échappe à la logique "ensidiste" (ensembliste-identitaire). Organisation ni 

chaotique ni strictement structurée. Permet de penser la société comme création 

continue de sens ouvert à la re-signification. 

Montage normatif Agencement institutionnel qui articule dans chaque civilisation 

le système normatif à l'instance de légitimité. Toujours construit historiquement, 

jamais donné naturellement. Assure la médiation anthropologique entre la 

Référence et le "magma pulsionnel". 



33 

 

Profanation Opération qui chez Agamben "rend à l'usage commun" ce qui était 

séparé dans la sphère du sacré. Ne détruit pas l'objet mais transforme son mode 

d'usage. Permet la réappropriation créatrice des archives traditionnelles sans les 

sacraliser ni les détruire. 

Social-historique Dimension d'être spécifique à l'humanité chez Castoriadis qui 

articule indissolublement coexistence sociale et temporalité créatrice. N'est ni 

nature ni histoire dialectique mais création continue de formes de vie collectives 

dans un "temps de l'altérité radicale". 

Temps messianique/prophétique Temporalité intermédiaire chez Agamben qui 

n'est ni chronos ni éternité mais "temps du maintenant" qui transforme la relation 

au temps. Crée une contemporanéité paradoxale avec l'événement fondateur et 

révèle la révocabilité de l'ordre présent en actualisant ses potentialités non 

réalisées. 

Temps ritualisé Temporalité spécifique chez Legendre des cérémonies et 

protocoles institutionnels par lesquels "parle la Référence". Temps intermédiaire 

qui rend présent l'Immémorial sans le profaner. Le passé y reste "éternellement 

contemporain" comme puissance actuelle. 

 


