L'lmmémorial et 'Evénement : deux
S temporalités politiques

H

1Cornelius Castoriadis 2Pierre Legendre

Lucien Lemaire



Table des matiéres

ADSTIACT. ..t s b e e bt e s e s be e bt e s b e sane 1
g1 {foTe [V o1 (1o o HN TSROSO PPPRPPRRRPPRO 2
I. Convergences fondamentales : critique du positivisme et primat de l'imaginaire ........ccccueeenne. 4
1.1. RUPTUIE QVEC la PENSEE NEIITEE ..ottt ettt et e eaae e eaaees 4
1.2. Centralité de l'imaginaire et du SymbOliQUE........eeeeciiieeieecceeeeeeeee e e 4
1.3. Critique de [a modernité eStIONNAIIE ......ccccuiiieiiieeciieeccee et e e naeas 5
II. L'institution comme médiation SYMBOLGUE .......cccuvieeeiiieeiiee ettt et re e e nae e 6
2.1. L'institution chez Castoriadis : auto-création SOCIale .......cccceeverierienienienieneeceeeeee e 6
2.2. L'institution chez Legendre : médiation dogmatique .......ccccveeeeiieeciieecciee e, 6
WG TR - e [ 0153 (o a T e [0 T =T U USURRN 6
III. Autonomie versus hétéronomie : [a grande diVErgENCE ......ccveeeveecveecieeceeetee e 7
3.1. L'autonomie comme projet Chez CastOriadis .....uuueeeeeiieieieiiireiieeeeeeeececrreee e e cnrrreeeee e 7
3.2. L'hétéronomie Nécessaire Chez LEGENAIE ........cccveeeecreeeeireeceree ettt etre e eere e e naeeeans 8
3.3. Une éthique : Fautonomie chez CastOoriadiS . ......ccureriieeiiueeeeieiieeee et eenreeeeeeearaeeees 8
IV. La question de la temporalité et de I'hiStOrICIte .......cccveeeeiieieiieeccee et e 9
4.1. Le temps disruptif chez Castoriadis : Maldiney passager clandestin........cccccceeeeeeeeeecccnnnnnene. 9
4.2, L'NmmEMOrial CheZ LEGENAIE ..cc..vveecieeeeeeeetee ettt e e e ae e e s bae e s erae e seabeeesanaeeens 10
4.3. Temporalité intermédiaire et tempPs MESSIANIQUE.......ececveeeeireeeereeeeeree et v e eneees 13
V. Rapport a la psychanalyse et conception du SUJEL......cccuueeiiiiiiiiiiieiiieee e 15
5.1. Psychanalyse et politique chez Castoriadis .......uuieiieieeeeiirreeeieeeeeceeccrrreee e eeeeenrereee e e 15
5.2. L'anthropologie psychanalytique de Legendre. ... iiieiieciiiieiiciieee e aneees 16
5.3. Deux conceptions du processus therapeULIQUE........coocveeeeiiiieereeiiiieeee et e eeireeeeeearreeees 16
VI. Implications politiques CONTEMPOIAINES ......ceeeieiieeeeciiiieeeeeeeeeeecrrrreeee e e e e e eenrrrreeeeeeeeseesnnnssneees 16
6.1. Démocratie radicale versus conservatisme €clairé .........cocecevereenerienieeneneneneseeeeseaes 16
6.2. Face aux défis CONtEMPOIAINS .....ccccuveieiieieeiee ettt eeree e e e e e eetreeeeree e e raeeseaaeeeeasaeeennes 17



VII. La dialectique entre Loi (Lacan/Legendre) et Imaginaire (Castoriadis) ......ccceeeveeeeveeeevreennne. 17

7.1. La Loi symbolique chez Lacan et LeZENAIe ....ciicviiieiicciiieeeecetee et eevee e s eavee s 17
7.2. L'imaginaire créateur chez Castoriadis : au-dela de la LOi......ccccuveeeeveeecveeecciieecciee e, 18
7.3. La critique spécifique de Lacan par CastoriadiS......c.ucuueeeeeeeeieieeeeeireeeereececreeeeeneeeceveee e 18
7.4. L'opposition structuration VErsus Création ...........eecueeeeceeeeciieeeeciee e e e e eeree e ree e 18
7.5. Vers une dialectique : loi auto-instituée et instituant/iNStitué........ccceeevvveeecieeecieeecieeenee, 19
VIII. L'enracinement chez Simone Weil : une synthése possible ......ccveevveeievveiieieeeccieecereeeenee, 19
8.1. L'enracinement : verticalite et OUVEITUIE......ccvcuevcierierieriesteetet et 19
8.2. Au-dela de l'opposition autonomMie/hEtEroNOMIE.......cccveeeeueeieiteeecereecetee et 20
8.3. Linstitution comme MiIlieU VIVANT .....couiiiiiiiiiiieeee e 20
8.4. La qUESTION de L'UNIVEISEL ceeeiiieeeeee et e e e e e e e s nrara e e e e e e s 20
8.5. Implications pour la démocratie CONTtEMPOTrAINE.......ccccvereeeecreieeeeeieeee e 21
8.6. Vers une anthropologie de I'enraCinEmMENT ........eeveeeei i e e e 21
IX. La question du sujet et de [a SUDJECTIVATION .......uuviiiiiieeiicceeeee e e 22
9.1. Le sujet de l'inconscient Chez LEGENAIE ........ueeiieiiieeecceeeeeccteee e e 22
9.2. Le sujet autonome Chez CastOoriadiS ... e e e e e nrrree e e e e 22
9.3. L'enjeu de 'imagination radiCale.......cueeeeiciiiee e 23
X. Les défis épistémologiques et MEthodologIQUES .......ccueeeeiieeeiieecieeccee e 23
10.1. Psychanalyse et épistémologie chez Castoriadis ......cceveervueerreeerieecie e 23
10.2. L'anthropologie dogmatique comme MEthode........ccecvieeeiieecciiecce e 23
10.3. La question de la validation des interprétations.......ccceeeeceeeeeceeeccreeccieee e e 24
XI. Actualité et pertinence CONtEMPOTAINE ........cccveiieirieeeiieeeeree e eeeiee e et e eeteeeeerreeeerbeeeereeeeneeas 24
11.1. Face @ la crise des INSTTULIONS....c.civiiiirririeeieetee ettt 24
11.2. Les nouvelles formes de subjeCtivation ...........eeeeeeeeeeeeeiiiiiieeeee e 24
I G TR I =Y o 1 =YW = Tod o Lo ={ o [ U] T USRS 25
CONCLUSION <.ttt ettt s b e e bt e et e e e ab e e e ae e e ebe e s bt e s st e e bt e eabeesabeeeneeeseesbeeeaseesane 26



P IS ENTATION S AULEUIS .. e e e e e e e e e e e eeeeeeeeeeeeeaeeaaaeaeeeaaeeassasasssasesasssssessaaasssasassssssssassnns

Bibliographie

Glossaire.......



Abstract

Deux penseurs majeurs du XXe siecle, Pierre Legendre (1930-2023) et Cornelius
Castoriadis (1922-1997), ont développé des approches originales pour comprendre les
fondements anthropologiques et institutionnels des sociétés occidentales.
L'anthropologie dogmatique de Legendre interroge les structures généalogiques et les
montages normatifs qui organisent la civilisation occidentale, tandis que l'imaginaire
social de Castoriadis explore les processus créateurs par lesquels les sociétés s'auto-
instituent. Bien que partant de disciplines différentes — histoire du droit et psychanalyse
pour Legendre, philosophie politique et critique du marxisme pour Castoriadis —, leurs
ceuvres convergent remarquablement sur plusieurs points : la critique du positivisme,
l'importance accordée aux dimensions symboliques et imaginaires des institutions, et la
dénonciation des dérives de la modernité gestionnaire. Cependant, leurs positions
divergent fondamentalement quant a la possibilité d'émancipation : la ou Castoriadis
préne l'autonomie et l'auto-institution démocratique, Legendre insiste sur la nécessité
anthropologique des structures dogmatiques et des instances tierces. Cette divergence
s'enracine dans deux conceptions opposées du rapport a la psychanalyse et de la nature
du sujet. Cet article analyse ces convergences et divergences, révélant deux approches
complémentaires mais distinctes de la question institutionnelle contemporaine. Une
synthése dialectique est esquissée a travers le prisme de l'enracinement développé par
Simone Weil, qui conjugue verticalité et ouverture créatrice.

Mots-clés : anthropologie dogmatique, imaginaire social, institutions, autonomie,
hétéronomie, Pierre Legendre, Cornelius Castoriadis, psychanalyse, démocratie,
enracinement, Simone Weil



Introduction

J’ai découvert Pierre Legendre voici un vingtaine d’année a travers son documentaire
« Dominium Mundi » ou il dénoncait l'uniformisation du monde et 'aplatissement culture
sous 'impératif de la gestion et la nov’lang managériale

Dans le paysage intellectuel francais de la seconde moitié du XXe siecle, deux penseurs
ont développé des approches particulierement originales pour comprendre les
fondements anthropologiques des sociétés : Pierre Legendre avec son anthropologie
dogmatique et Cornelius Castoriadis avec sa théorie de l'imaginaire social. Leurs
réflexions s'averent d'autant plus pertinentes qu'elles permettent de penser au-dela des
apories du libéralisme contemporain.

Il faudrait y ajouter Georgio Agamben mais ce sera un autre article !

Le libéralisme, en effet, se caractérise par une contradiction fondamentale : il préne le
désordre du marché (la "main invisible", la concurrence "libre et non faussée") tout en
s'appuyant sur un ordre juridique et institutionnel rigide censé garantir cette liberté
marchande. Cette rigidité libérale a pour effet paradoxal de disqualifier
systématiquement tous les processus auto-instituants — c'est-a-dire toute tentative des
collectivités humaines de reprendre le controle démocratique de leurs institutions
économiques, sociales ou politiques. Le marché devient ainsi la seule instance légitime
d'auto-régulation sociale, vidant de leur substance les autres formes d'auto-organisation
collective.

Cette configuration libérale révele une impasse : d'un coté, un pseudo-désordre (le
marché) qui obéit en réalité a des logiques implacables de concentration et
d'accumulation ; de l'autre, un ordre juridico-politique fossilisé qui interdit toute remise
en cause de ces mécanismes. Entre ces deux poles, l'espace démocratique véritable —
celui de l'auto-institution consciente et délibérée — se trouve systématiquement obturé.

C'est dans ce contexte que les ceuvres de Legendre et Castoriadis prennent tout leur
relief. Bien qu'évoluant dans des champs disciplinaires distincts — Legendre comme
historien du droit et psychanalyste, Castoriadis comme philosophe, penseur de la
démocratie ...et psychanalyste —, leurs ceuvres se rejoignent dans une interrogation
commune sur les mécanismes par lesquels les sociétés se constituent, se reproduisent
et se transforment, offrant des alternatives conceptuelles a l'impasse libérale.



Legendre appartient au grand courant qui, réagissant consciemment ou inconsciemment
au travail de sape de la déconstruction, réhabilite l'insigne fonction des institutions dans
le maintien de la société. Cette réhabilitation de l'institution prend des formes diverses
dans le paysage intellectuel francais : de l'analyse institutionnelle de Georges Lapassade
aux théories de l'auto-institution de Castoriadis. Bien que ces approches different
fondamentalement dans leurs présupposés et leurs finalités — Lapassade développant
une sociologie critique des organisations, Castoriadis une théorie de la création sociale
—, elles témoignent toutes d'un retour de la question institutionnelle aprés les années
de critique radicale.

L'objet de cet article est d'analyser les convergences et divergences entre l'anthropologie
dogmatique de Pierre Legendre et la théorie de l'imaginaire social de Cornelius
Castoriadis, en montrant comment ces deux approches, tout en partageant certaines
préoccupations fondamentales, aboutissent a des conclusions politiques et
anthropologiques différentes concernant les possibilités d'émancipation humaine au-
dela du cadre libéral.

Cette démarche s'inscrit dans une méthodologie de la "décoincidence" : faire dialoguer
des théories apparemment hétérogenes sans ramener 'une a l'autre permet de révéler
a la fois des noyaux communs inattendus et des ramifications divergentes fécondes.
Plutot que de chercher une syntheése artificielle ou de creuser les oppositions de maniére
stérile, il s'agit de maintenir la tension productive entre ces deux pensées pour éclairer
les enjeux contemporains de l'institution et de |'émancipation. Cette approche
comparative révele comment des problématiques similaires (la critique de la modernité,
la question de l'institution, le rapport entre ordre et création) peuvent donner lieu a des
élaborations théoriques distinctes mais complémentaires, chacune éclairant les angles
morts de l'autre.



I. Convergences fondamentales : critique du positivisme et primat
de l'imaginaire

1.1. Rupture avec la pensée héritée

Tant Legendre que Castoriadis opérent une rupture fondamentale avec les paradigmes
dominants de leur époque. Castoriadis rompt avec le marxisme pour dessiner un nouvel
horizon au projet révolutionnaire, se demandant "De quoi disposons-nous donc pour
penser ['histoire et la société ?" apres s'étre dégagé du carcan marxiste. Sa réponse est
catégorique : "De rien", parce que tous les "schémas traditionnels" sont restés inféodés
a une logique et une ontologie qui ne permettent pas de penser correctement 'histoire
et la société.

De maniére paralléle, Pierre Legendre développe son anthropologie dogmatique en
critiquant le positivisme juridique et les approches purement fonctionnalistes du droit.
Toute société, culture ou civilisation — Legendre considére ces termes comme
synonymes — repose sur l'articulation d'un systéme normatif a une instance de
légitimité. Cette articulation ne peut étre comprise par les seuls outils de la science
positive.

1.2. Centralité de l'imaginaire et du symbolique

L'une des convergences les plus remarquables entre les deux penseurs réside dans
l'importance accordée aux dimensions imaginaires et symboliques des institutions. Pour
Castoriadis, l'imaginaire social "crée le langage, qui crée les institutions, qui crée la forme
méme de l'institution". Cette capacité créatrice de l'imaginaire est pensée sous deux
aspects : l'imaginaire social instituant d'une part, qui correspond a l'activité et ceuvre
créatrice en elle-méme, et d'autre part l'imaginaire social institué. Ce gi ourrit la
dynamique instituante de l'imaginaire est le bouillonnement magmatique de 'imaginaire
radical des psychismes individues.

Pierre Legendre, de son coté, développe une approche similaire en révélant la dimension
fondamentalement théatrale des institutions. Pour lui, toute société doit mettre en scéne
sa Référence fondatrice — ce qu'il appelle la "Vérité" — pour assurer sa légitimité et son
efficace symbolique. Cette Référence ne peut jamais apparaitre "nue" : elle doit étre
dramatisée, ritualisée, mise en représentation.



Le terme "Dogmatique" réunit ainsi deux sens indissociables : d'une part, le contenu
doctrinal (ce qui est tenu pour vrai), d'autre part le mode théatral de sa manifestation
(liturgies, cérémonies, rituels, protocoles). Cette dramaturgie n'est pas ornementale
mais constitutive : c'est par ces "médiations du Tiers" — fétes, cérémonies, rituels
institutionnels — que "parle la Référence" et que s'opére l'inscription des sujets dans
l'ordre symbolique. Comme l'écrit Legendre : "l'humanité du montage consiste a faire en
sorte que se produise, dans une société, la distance respectable, c'est-a-dire la mise en
perspective du principe fondateur sous les apparences de ce que nous pourrions appeler
un mannequin, une statue vivante de l'Autre absolu".

1.3. Critique de la modernité gestionnaire

Les deux penseurs convergent également dans leur critique de la modernité industrielle
et gestionnaire. Castoriadis dénonce l'émergence d'un "nouveau type anthropologique
d'individus, [...] défini par l'avidité, la frustration, le conformisme généralisé", produit par
"la course folle et potentiellement [étale d'une techno-science autonomisée, l'onanisme
consommationniste, télévisuel et publicitaire, 'atomisation de la société".

Legendre, dans une perspective similaire, critique "le management, sous-tendu par le
naturalisme informationnel de la cybernétique", qui met a mal "l'édifice ternaire qui
assure la viabilité et la pérennité des civilisations". Il dénonce le triomphe des "discours
du management industriel transparent et de la science promue comme autorité
légiférante" qui dissimulent selon lui une conception réductrice de 'humanité.



II. L'institution comme médiation symbolique

2.1. L'institution chez Castoriadis : auto-création sociale

Pour Castoriadis, les sociétés résultent d'un processus d'auto-création, et donc, en
l'occurrence, d'auto-institution. Ni les institutions sociales ni les significations sociales
ne renvoient a un fonctionnalisme strict : "elles ne sont ni productibles causalement ni
déductibles rationnellement", et au contraire, elles correspondent a "des créations libres
et immotivées du collectif anonyme concerné".

Cette conception de linstitution comme création révele sa dimension
fondamentalement démocratique : "L'auto déploiement de l'imaginaire radical comme
société et comme histoire— comme le social-historique — se fait et ne peut se faire que
dans et par les deux dimensions de l'instituant et de l'institué. L'institution, au sens
fondateur, est création originaire du champ social-historique — du collectif anonyme".

2.2. L'institution chez Legendre : médiation dogmatique

Pierre Legendre développe une conception différente de linstitution. Pour Lui,
"l'institution joue plus précisément le role d'intermédiaire entre la Référence et le
magma pulsionnel ; elle est en fait l'espace sociopolitique d'articulation de la légitimité
et de la normativité".

Legendre formule cela de la facon suivante : "Je m'occupe d'un entre-deux-mondes
qu'on désigne sous le nom d'institutions, espéce de faille remplie de merveilles
poétiques et d'horreurs, entassement de vies humaines ficelées entre elles pour le
bonheur et 'hécatombe". Cette conception révéle une approche plus tragique de
l'institution, nécessaire mais ambivalente.

2.3. La question du Tiers

Une différence fondamentale apparait dans le traitement de la question du Tiers. Pour
Legendre, "le principe fondateur, c'est l'artificialité de l'instance tierce". Cette instance
tierce, qu'il nomme "Référence", est anthropologiquement nécessaire : "L'homme est
l'animal langagier, et le langage l'introduit d'emblée dans ['univers du récit et du sens :
c'est ainsi que l'homme est le seul animal qui, pour se reproduire, a besoin d'une raison
de vivre".



Castoriadis, au contraire, vise l'élimination des médiations hétéronomes. Son projet
politique correspond a l'institution d'une démocratie radicale, c'est-a-dire a la fois d'une
démocratie directe sur le plan politique, et d'une autogestion de la production sur le plan
économique.

III. Autonomie versus hétéronomie : la grande divergence

3.1. L'autonomie comme projet chez Castoriadis

Par opposition a une société hétéronome et a son "imaginaire", pour lesquelles les
significations et institutions sociales sont posées comme indiscutables, une société
autonome correspond pour Castoriadis a une société qui entame une dynamique
"d'interrogation illimitée" sur ce que sont la justice et la vérité.

Cette autonomie n'est pas congue comme un état définitif mais comme un processus
permanent. L'autonomie de la société ne se gagne pas par le refoulement du magma de
significations instituantes de l'imaginaire, mais elle s'opere au contraire par
['apprivoisement lucide et délibératif de cette altérité interne.

La dimension individuelle de l'autonomie : L'autonomie se décline aussi au niveau
individuel dans la conception castoriadienne. Dans sa réflexion sur la psychanalyse,
Castoriadis définit l'autonomie individuelle comme la capacité pour un individu d'avoir
transformé son rapport a son inconscient de maniére a pouvoir connaitre ses désirs
autant que possible et controler la mise en acte de ces désirs. Il ne s'agit pas de
['autonomie kantienne (obéissance a une loi morale rationnelle universelle) mais d'une
autonomie qui reconnait la dimension pulsionnelle et fantasmatique de l'existence
humaine sans s'y soumettre aveuglément.

Cette conception révéle un double projet d'émancipation : "Les deux visent a l'autonomie
de l'étre humain par des voies bien entendu différentes". La politique vise la création
d"institutions de liberté" permettant aux citoyens de participer activement a la
formation des lois qui les régissent, tandis que la psychanalyse vise a établir un nouveau
rapport a l'inconscient permettant l'autonomie individuelle.

On peut retrouver cette tension dans le projet de la psychiatrie institutionnelle qui
conjugue le travail sur 'aliénation institutionnelle et l'aliénation psychique.



3.2. L'hétéronomie nécessaire chez Legendre

Pierre Legendre adopte une position radicalement différente. Pour lui, les structures
dogmatiques et les instances tierces ne sont pas des obstacles a l'émancipation mais
des conditions anthropologiques nécessaires a l'humanisation. "C'est la référence et elle
seule qui fait la loi. Une théorie sociale est efficace, non par la vertu de la scientificité
réelle ou supposée, mais par la seule force du mot de passe".

Cette position conduit Legendre a une critique sévere des projets d'émancipation
radicale : "tous les courants nihilistes, de la déconstruction a la techno-science-
économie, qui en appellent a la destitution, ou la mettent en ceuvre, ne peuvent que
conduire a l'effondrement des sociétés sur elles-mémes".

3.3. Une éthique : l'autonomie chez Castoriadis

Cette divergence fondamentale révéle deux anthropologies politiques opposées.
Castoriadis pense 'homme comme capable d'autonomie véritable, capable de "l'auto-
institution permanente de la société, d'un arrachement radical a des formes plusieurs
fois millénaires de la vie sociale".

La critique de l'individualisme contemporain : Castoriadis oppose fermement son
concept d'autonomie aux conceptions dominantes de lindividualité qu'il juge
fallacieuses. Il dénonce l'individualisme et le narcissisme promus par la publicité comme
étant mensongers : l'individualisme proné est un "je fais ce qui me plait", ce qui, appliqué
radicalement, méne a une société de meurtre et de viol. L'autonomie, en revanche, est
"je fais ce que je considere comme juste dans le cadre de regles acceptées et co-
construites". Cet individualisme facon libéralisme est en réalité un conformisme
extréme, alors que l'individu autonome est conscient de sa singularité absolue et la
développe de maniere réfléchie au sein d’un collectif auto regulé.

Legendre, au contraire, insiste sur la nécessité structurelle de ['hétéronomie. Son
anthropologie dogmatique révele que "il n'est pas alors pires ennemis de l'anthropologie
dogmatique que le dualisme et le monisme, la réduction a l'immanence du Deux ou de
['Un". La structure ternaire est anthropologiquement indépassable.



IV. La question de la temporalité et de l'historicité

4.1. Le temps disruptif chez Castoriadis : Maldiney passager clandestin

Pour Castoriadis, "le temps de l'histoire des hommes, le temps social-historique, ne doit
pas étre concu comme simple médium abstrait de la coexistence successive ou simple
réceptacle des enchainements dialectiques, mais comme temps de l'altérité radicale,
altérité radicale non productible".

Cette conception du temps comme création permet de penser ['émergence du nouveau
dans l'histoire a travers ce que Maldiney conceptualise comme ['événement.
L'événement n'est pas simple occurrence factuelle qui viendrait s'inscrire dans une
temporalité préexistante, mais rupture créatrice qui ouvre de nouvelles possibilités de
sens et d'organisation sociale. Il constitue une bréche dans l'étre qui révéle la capacité
instituante de l'imaginaire social.

La dimension événementielle implicite chez Castoriadis se déploie aussi dans la
rencontre - moment privilégié ou l'imaginaire radical entre en contact avec l'altérité et
génére du nouveau. Cette rencontre n'est jamais programmable ni déductible : elle surgit
comme ouverture radicale dans la trame temporelle, créant un "avant" et un "apres"
qui ne peuvent étre reliés par aucune causalité mécanique. La Gréce antique constitue
'exemple paradigmatique de cette temporalité événementielle : l'invention de la
démocratie et de la philosophie ne résulte d'aucun développement nécessaire mais
d'une création ex nihilo qui ouvre un nouvel horizon de possibilités humaines.

Cette temporalité événementielle s'oppose radicalement a la conception linéaire du
temps historique. La société est création - plus précisément création d'elle-méme, donc
autocréation. Dans le cas de la société, en effet, on ne se trouve pas en présence
d'éléments préexistants dont l'assemblage formerait telle société. L'événement révele
ainsi que "l'histoire n'est pas accumulation de faits dans un temps homogene mais
création discontinue de nouvelles formes d'étre-ensemble".

L'événement posséde une structure d'ouverture : il ne clot pas le temps sur une
signification définitive mais l'ouvre a l'indétermination créatrice. C'est pourquoi
Castoriadis peut affirmer que la démocratie grecque demeure un "germe" plutdt qu'un
modele achevé : l'événement démocratique grec continue d'agir comme puissance
instituante, appelant ses propres dépassements et réinventions. La rencontre avec cet



événement fondateur ne consiste pas a le répéter mais a réactiver sa puissance créatrice
dans des contextes nouveaux.

Cette conception événementielle du temps permet de comprendre pourquoi l'autonomie
ne peut jamais étre un état définitif mais seulement un processus : chaque époque doit
réinventer ses institutions de liberté en s'ouvrant a la rencontre avec l'inédit.
L'événement révéle ainsi la nature fondamentalement temporelle et créatrice de 'étre
humain comme étre social-historique.

4.2. L'immémorial chez Legendre

Pierre Legendre développe une conception de la temporalité historique radicalement
différente de celle de Castoriadis a travers son concept d'Immémorial. Son
anthropologie dogmatique "ambitionne de mettre au jour un invariant anthropologique,
celui du principe généalogique qui releve de l'Immémorial". Cette référence a
['ITmmémorial indique une conception plus cyclique que linéaire de l'histoire, mais qui ne
se réduit pas a une simple répétition.

La structure de I'Immémorial

L'Immémorial chez Legendre désigne ce qui, dans l'organisation humaine, échappe a la
mémoire consciente tout en la fondant. Il ne s'agit pas du passé au sens chronologique
- ce qui aurait été présent puis oublié - mais d'une structure atemporelle qui
conditionne toute temporalité humaine. L'Immémorial est ce qui "a toujours déja été "
sans jamais avoir été présent comme tel : il constitue 'horizon indépassable de toute
expérience humaine du temps et du sens.

Cette dimension immémoriale se manifeste dans ce que Legendre appelle le "principe
généalogique" - cette nécessité pour tout étre humain de s'inscrire dans une lignée,
dans un ordre de filiation qui le précede et le constitue. Ce principe n'est pas contingent
mais anthropologiquement nécessaire : "L'homme est l'animal langagier, et le langage
l'introduit d'emblée dans 'univers du récit et du sens : c'est ainsi que l'homme est le seul
animal qui, pour se reproduire, a besoin d'une raison de vivre".

Fonction structurante de l'Immémorial

L'Immémorial remplit plusieurs fonctions anthropologiques essentielles :

10



1. Fonction de fondation : Il établit un socle de légitimité qui ne peut étre questionné
sans détruire 'édifice social lui-méme. Cette fondation immémoriale échappe par
principe a la critique rationnelle car elle est condition de possibilité de toute rationalité.

2. Fonction de transmission : L'Immémorial garantit la continuité entre les générations
en inscrivant chaque sujet dans une chaine généalogique qui le dépasse. Sans cette
inscription dans l'Immémorial, il ne peut y avoir de véritable transmission culturelle.

3. Fonction de limitation : Il impose des bornes a la toute-puissance fantasmatique en
rappelant que nul n'est son propre créateur. L'Immémorial maintient la "distance
respectable" qui sépare le sujet de ses origines et l'empéche de sombrer dans l'illusion
de l'auto-engendrement.

L'Immémorial contre l'événement

Cette conception s'oppose diamétralement a la temporalité événementielle de
Castoriadis. La ou Castoriadis valorise la rupture créatrice et 'émergence du nouveau,
Legendre insiste sur la permanence des structures et la nécessité de la répétition.
L'histoire n'est pas pure création mais variation sur un théme immémorial.

Cependant, Legendre ne tombe pas dans un fixisme absolu. Son anthropologie
dogmatique "laisse toutefois une place conséquente a l'articulation de l'universel et du
particulier, au jeu de ['Un et du Multiple, et considére les incarnations singulieres du
principe dans chaque civilisation". L'histoire n'est pas pure répétition mais variation
créatrice sur des structures invariantes.

Le temps ritualisé

L'ITmmémorial s'actualise dans ce que Legendre appelle le "temps ritualisé" - cette
temporalité spécifique des cérémonies, liturgies et protocoles institutionnels par
lesquels "parle la Référence". Ce temps ritualisé n'est ni le temps profane de la
chronologie, ni le temps sacré de l'éternité, mais un temps intermédiaire qui rend
présent l'Immémorial sans le profaner.

Dans cette temporalité ritualisée, le passé n'est jamais "passé" au sens d'révolu mais
reste éternellement contemporain. Les grands textes fondateurs, les événements
instituants, les figures tutélaires continuent d'agir dans le présent non comme souvenirs
mais comme puissances actuelles. C'est pourquoi les institutions ont besoin de cette

11



dramaturgie permanente : sans elle, l'Immémorial cesserait d'étre efficace et la société
perdrait ses fondements.

Critique de l'objectivation historiciste

L'insistance de Legendre sur l'Immémorial constitue une critique radicale de
I'approche historiciste moderne qui, paradoxalement, détruit l'efficace du passé en
l'objectivant scientifiquement.

La modernité historiciste ne fait pas littéralement table rase du passé - elle s'y intéresse
méme intensément - mais elle opére une transformation fatale : elle objectivise le
passé en le réduisant a un objet d'étude scientifique, ce qui détruit sa fonction
anthropologique fondamentale.

Cette objectivation historiciste produit plusieurs effets délétéres selon Legendre :

1. La transformation du vivant en révolu : En étudiant les institutions comme des
phénoménes historiques contingents, l'historicisme les prive de leur caractére
d'éternelle actualité. Le christianisme, par exemple, une fois expliqué dans ses
conditions d'émergence historique, perd sa fonction de Référence immémoriale.

2. La démystification rationalisante : L'explication rationnelle des origines
institutionnelles détruit ce que Legendre appelle la "nécessaire obscurité" des
fondements. Une société qui comprend rationnellement ses propres fondements ne
peut plus s'y rapporter comme a une Référence transcendante.

3. La relativisation généralisée : L'historicisme révele la contingence de toutes les
constructions culturelles, produisant un relativisme qui empéche toute inscription ferme
dans un ordre symbolique particulier.

4. L'illusion de la maitrise totale : Cette approche nourrit la prétention moderne a
pouvoir reconstruire consciemment et rationnellement les institutions, en se passant de
fondements non-rationnels.

Pour Legendre, cette "scientifisation" du passé produit des sujets déracinés incapables
de s'inscrire dans la continuité générationnelle et des sociétés pathologiques privées de
leurs reperes fondamentaux. L'Immémorial devient alors la catégorie critique qui permet
de restaurer |'efficace anthropologique de ce que la modernité historiciste a transformé
en objet mort d'investigation scientifique.

12



4.3. Temporalité intermédiaire et temps messianique

La temporalité ritualisée de Legendre trouve un éclairage particulier dans la conception
du temps messianique chez Agamben développée notamment dans Le temps qui reste.
Giorgio Agamben, en analysant la temporalité messianique paulinienne, révele
l'existence d'un temps spécifique qui n'est ni le temps chronologique (chronos) ni
['éternité, mais un temps intermédiaire qu'il nomme temps messianique ou kairos.

La structure du temps messianique

Pour Agamben, le temps messianique opére une césure dans la temporalité
chronologique sans pour autant basculer dans l'éternité. Il s'agit d'un "temps du
maintenant" (ho nyn kairos) qui transforme la relation au temps en créant une
contemporanéité paradoxale avec |'événement fondateur. Cette structure temporelle
présente des analogies remarquables avec le temps ritualisé chez Legendre.

Le temps prophétique partage avec l'Immémorial de Legendre cette capacité a rendre
présent ce qui n'a jamais été présent comme tel. Dans les deux cas, il ne s'agit pas d'un
retour vers le passé historique mais de l'actualisation d'une puissance intemporelle qui
traverse et structure l'histoire sans s'y réduire.

Actualisation versus réactualisation

Cependant, une différence fondamentale sépare les deux approches. Chez Legendre, le
temps ritualisé vise la conservation de l'efficace de ['Immémorial : les cérémonies
institutionnelles permettent a la Référence de continuer a "parler" et a structurer l'ordre
social. Il s'agit d'une fonction stabilisatrice qui maintient la continuité des significations
fondatrices.

Chez Agamben, le temps messianique possede une dimension subversive : il révele la
révocabilité de ['ordre présent en actualisant une promesse qui reste inaccomplie. Il ne
conserve pas l'ordre établi mais le désactive en révélant son caractére non nécessaire.
Cette différence réveéle deux rapports opposés a l'institution : conservation chez
Legendre, profanation chez Agamben.

La question de l'archive

Cette opposition se manifeste particulierement dans le rapport a ce qu'Agamben nomme
['"archive". Pour Legendre, l'archive institutionnelle (textes fondateurs, traditions

13



juridiques, corpus doctrinaux) doit étre préservée dans son intégrité pour maintenir
l'efficace symbolique de la transmission. L'archive fonctionne comme dépot sacré de
['Immémorial.

Agamben développe une conception inverse : l'archive ne doit pas étre conservée mais
profanée, c'est-a-dire rendue a l'usage commun. Le temps messianique révele que les
textes sacrés, une fois délivrés de leur fonction de fondement transcendant, peuvent
étre réappropriés créativement. Cette profanation libére les potentialités inédites
contenues dans l'archive.

Deux modalités de l'inactuel

Ces temporalités intermédiaires révelent deux maniéres différentes d'échapper a la
tyrannie du présent immédiat sans pour autant se réfugier dans l'éternité abstraite :

L'inactuel conservateur (Legendre) : Le temps ritualisé permet de maintenir vivante une
tradition immémoriale qui résiste aux transformations historiques. Cette inactualité
protége contre l'amnésie moderne et préserve les conditions anthropologiques de
'humanisation.

L'inactuel révolutionnaire (Agamben) : Le temps messianique révéle les potentialités
non réalisées du passé pour ouvrir l'avenir a des possibilités inédites. Cette inactualité
déjoue les nécessités apparentes du présent en actualisant ce qui n'a jamais eu lieu.

Convergence : la critique de la temporalité moderne

Malgré leurs différences, les deux conceptions convergent dans leur critique de la
temporalité moderne homogeéne. Qu'il s'agisse du temps vide de la production
industrielle (Benjamin) ou de la temporalité gestionnaire dénoncée par Legendre, les
deux penseurs révelent l'appauvrissement de l'expérience temporelle dans la
modernité.

Cette convergence suggere que la question de la temporalité intermédiaire constitue un
enjeu politique majeur : face a l'accélération techno-économique et a l'amnésie
institutionnelle, comment préserver ou créer des espaces-temps qui échappent a la
logique de l'immédiateté productive ?

La tension entre conservation (Legendre) et révolution (Agamben) révéle peut-étre
moins une opposition qu'une dialectique nécessaire : toute préservation créatrice
suppose une part de profanation, toute profanation féconde suppose une part de

14



transmission. Le défi consiste a articuler ces deux dimensions sans les réduire l'une a
l'autre.

V. Rapport a la psychanalyse et conception du sujet

5.1. Psychanalyse et politique chez Castoriadis

Castoriadis entretient un rapport complexe a la psychanalyse. Formé a cette
discipline, il en critique néanmoins certains aspects, notamment "la conception
de Marx — l'imaginaire en tant qu'idéologie est une représentation inversée de la
réalité — que de la psychanalyse, en particulier de Lacan".

La critique radicale de Lacan : Castoriadis développe une critique particulierement
virulente de Jacques Lacan, considérant sa pensée comme "une affaire qui
théoriquement est tout ce qu'ily a de plus bancal, suspect". Il qualifie l'idéologie du désir
de Lacan de "monstrueuse" : le désir en psychanalyse inclut l'inceste et le viol ; en faire
une idéologie est incompatible avec toute vie sociale. Il rejette également le concept de
"loi symbolique" comme un "mot passe-partout qui vise a cacher le fait qu'on parle de
l'institution", ne permettant pas de distinguer une loi juste d'une loi injuste.

Le dépassement de Freud : Tout en reconnaissant Freud comme un "génie
incomparable", Castoriadis identifie des limites majeures dans sa théorie. Le paradoxe
central de l'ceuvre freudienne est que, bien que traitant constamment de formations
imaginaires (fantasmes), Freud, prisonnier du positivisme de son époque, "ne le voit pas
et ne veut pas le voir". Castoriadis insiste sur le fait qu'un événement n'est pas
traumatique en soi mais le devient par la signification que lui accorde l'imagination
radicale du sujet.

Pour lui, "l'imaginaire social est ce qui permet au nouveau-né de sortir de la cloture
psychique et de la représentation imaginaire radicalement asociale du monde qui est
originairement la sienne : c'est l'imaginaire social qui rend possible l'institution de
l'individu comme individu social".

15



5.2. L'anthropologie psychanalytique de Legendre

Pierre Legendre développe une anthropologie explicitement fondée sur la psychanalyse,
particulierement lacanienne. Il s'est consacré a l'édition critique de manuscrits
médiévauy, il a entrepris une formation de psychanalyse et fréquenté Jacques Lacan.

Cette formation psychanalytique nourrit directement son anthropologie dogmatique,
notamment dans son analyse des structures généalogiques et de la fonction paternelle
dans l'organisation sociale. L'inconscient devient chez lui une donnée anthropologique
fondamentale qu'aucune société ne peut ignorer sans péril.

5.3. Deux conceptions du processus thérapeutique

Cette différence dans le rapport a la psychanalyse se traduit par deux conceptions
opposées du processus thérapeutique et de ses finalités :

Chez Castoriadis : "La fin de l'analyse c'est que l'individu devienne aussi autonome que
possible". La psychanalyse agit en transformant la maniére dont le patient se rapporte a
son propre monde fantasmatique : prise de conscience que sa vision du monde dépend
en grande partie de ses propres constructions psychiques, puis établissement d'un
"rapport adéquat" avec ces fantasmes. L'objectif n'est pas de supprimer les désirs jugés
immoraux mais d'apprendre a les reconnaltre sans nécessairement passer a l'acte.

Chez Legendre : Le processus analytique vise plutét l'inscription du sujet dans l'ordre
symbolique et sa soumission aux structures dogmatiques nécessaires a l'humanisation.
L'inconscient n'est pas a apprivoiser mais a respecter comme instance structurante
incontournable.

VI. Implications politiques contemporaines

6.1. Démocratie radicale versus conservatisme éclairé

Les implications politiques des deux pensées sont radicalement différentes. Castoriadis
prone "la visée d'une société devenue capable d'une reprise perpétuelle de ses
institutions". Son projet démocratique est maximaliste : il vise une transformation
intégrale des rapports sociaux.

La définition de la politique chez Castoriadis : Il distingue radicalement sa conception
de la politique de la gestion politicienne contemporaine. Il ne s'agit pas du "métier de

16



monsieur Balladur [ou] de monsieur Clinton", mais de "l'action collective consciente et
réfléchie qui vise a transformer les institutions pour en faire des institutions de liberté".
La finalité de la politique n'est pas le bonheur — conception qu'il juge "erronée" et
"catastrophique" héritée des XVIIIe et XIXe siecles et de Marx — mais la liberté. Cette
liberté n'est pas la conception libérale ou la société permet a chacun de poursuivre son
bonheur personnel, mais la capacité collective d'agir pour le bien commun.

Legendre adopte une position plus prudente. "Si donc l'on peut classer Legendre dans la
grande famille des conservateurs, il ne faut toutefois guere s'y tromper : défendre la
nécessité institutionnelle des civilisations ne revient slirement pas a soutenir tout ordre
établi". Son conservatisme est anthropologique, non politique.

6.2. Face aux défis contemporains

Les deux approches offrent des ressources différentes pour penser les défis
contemporains. L'approche de Castoriadis permet de penser l'innovation institutionnelle
et la capacité créatrice des sociétés face aux crises. La rupture a été accomplie en Gréce,
mais reste a réaliser pour l'essentiel (c'est pourquoi Castoriadis parle de la Grece comme
d'un "germe", non pas comme d'un modéle).

L'anthropologie dogmatique de Legendre, quant a elle, alerte sur les dangers de la
désinstitutionalisation et fournit des outils pour comprendre les pathologies sociales
contemporaines liées a l'effacement des reperes symboliques.

VII. La dialectique entre Loi (Lacan/Legendre) et Imaginaire
(Castoriadis)

7.1. La Loi symbolique chez Lacan et Legendre

L'anthropologie dogmatique de Pierre Legendre s'enracine profondément dans la
psychanalyse lacanienne, particulierement dans la conceptualisation de la Loi
symbolique. Jacques Lacan, que Legendre a fréquenté personnellement, développe une
théorie ou la Loi du Pére (le Nom-du-Pére) structure l'ordre symbolique et permet l'accés
du sujet au langage et a la culture.

Pierre Legendre radicalise cette perspective en en faisant une anthropologie générale.
Pour lui, toute société humaine repose sur "l'artificialité de l'instance tierce" qui
fonctionne comme Référence instituée. Cette Référence n'est autre que la Loi

17



symbolique transposée au niveau civilisationnel : "C'est la référence et elle seule qui fait
la loi". L'ordre dogmatique devient ainsi la condition transcendantale de 'humanisation.

7.2. L'imaginaire créateur chez Castoriadis : au-dela de la Loi

Cornelius Castoriadis développe une conception radicalement différente qui, tout en
reconnaissant l'importance de la psychanalyse, la dépasse vers une théorie de la
création sociale. Castoriadis critique explicitement a la fois "la conception de Marx —
l'imaginaire en tant qu'idéologie est une représentation inversée de la réalité — que de
la psychanalyse, en particulier de Lacan".

Pour Castoriadis, l'imaginaire radical n'est pas soumis a la Loi symbolique mais la
précede et la crée. L'imaginaire social "crée le langage, qui crée les institutions, qui crée
la forme méme de l'institution”. Cette puissance créatrice de l'imaginaire instituant est
premiére par rapport a toute loi, y compris symbolique.

7.3. La critique spécifique de Lacan par Castoriadis

Castoriadis développe une critique particulierement approfondie de la psychanalyse
lacanienne, qu'il considére comme un obstacle a la pensée de l'autonomie. Pour Lui,
Lacan reste prisonnier d'une conception déterministe qui fait de l'ordre symbolique une
structure transcendante et inaltérable.

Sa critique porte sur plusieurs points fondamentaux : l'hypostase de l'ordre symbolique
(Castoriadis reproche a Lacan de transformer l'ordre symbolique en instance quasi-
métaphysique), la fixation sur le manque (le "manque-a-étre" lacanien devient une
absolutisation indue d'une configuration historique particuliere), l'impossibilité de
l'autonomie (la théorie lacanienne rend impensable toute véritable autonomie), et le
conservatisme politique implicite (en naturalisant les structures symboliques
existantes).

7.4. L'opposition structuration versus création

Cette opposition révele un enjeu épistémologique fondamental entre deux logiques
inconciliables :

La logique structurale (Legendre) postule l'existence d'invariants anthropologiques
irréductibles. "Le principe généalogique qui releve de 'Immémorial" s'impose a toute

18



société humaine. Cette approche privilégie la reproduction et la transmission des
structures symboliques.

La logique créatrice (Castoriadis) postule au contraire la capacité des sociétés a créer
de nouvelles formes institutionnelles ex nihilo. "Les différents éléments de la société
(individus, institutions, significations) sont en fait créés par la société elle-méme au
travers de son auto-institution". Cette approche privilégie l'innovation et la
transformation radicale.

7.5. Vers une dialectique : loi auto-instituée et instituant/institué

La confrontation entre les positions de Legendre et Castoriadis ne doit pas masquer une
possible dialectisation de leurs approches. Une lecture attentive de Castoriadis révéle
qu'il ne rejette pas purement et simplement toute forme de loi ou de structure, mais qu'il
repense radicalement leur statut et leur mode d'existence.

La loi auto-instituée chez Castoriadis : Contrairement a une interprétation
anarchisante, Castoriadis développe une conception de la loi comme création
permanente de la société. Dans une société autonome, "les significations et institutions
sociales" ne sont plus "posées comme indiscutables" mais reconnues comme ceuvre
propre de la collectivité. Cette loi auto-instituée émane du "collectif anonyme", reste
ouverte a la révision, conserve une fonction structurante et permet l'articulation entre
liberté individuelle et cohésion sociale.

La dialectique instituant/institué : Castoriadis développe une pensée dialectique
sophistiquée du rapport entre linstituant (force créatrice) et linstitué (formes
cristallisées). "l'autodéploiement de l'imaginaire radical comme société et comme
histoire— comme le social-historique — se fait et ne peut se faire que dans et par les deux
dimensions de l'instituant et de l'institué."

VIII. L'enracinement chez Simone Weil : une synthése possible

8.1. L'enracinement : verticalité et ouverture

La pensée de Simone Weil sur l'enracinement permet d'esquisser une synthese
dialectique entre la nécessité institutionnelle chez Legendre et la créativité imaginaire
Castoriadis. Pour elle, l'enracinement n'est ni soumission passive a une tradition figée, ni

19



création ex nihilo d'un ordre nouveau, mais participation vivante a un héritage qui se
transmet en se transformant.

L'enracinement conjugue remarquablement verticalité et souplesse ouverte a autrui.
La verticalité renvoie a cette dimension transcendante que Legendre nomme
"Référence" : l'étre humain ne peut se constituer comme tel sans s'inscrire dans un ordre
qui le dépasse et lui donne sens. Mais cette verticalité n'est jamais rigidité dogmatique
chez Simone Weil . Elle s'accompagne d'une souplesse fondamentale, d'une capacité
d'accueil et de transformation qui rappelle l'imaginaire instituant de Castoriadis.

8.2. Au-dela de l'opposition autonomie/hétéronomie

Cette conception de l'enracinement permet de dépasser l'opposition frontale entre
autonomie et hétéronomie qui structure le débat Castoriadis/Legendre. Elle nous invite
a penser une forme d'hétéronomie consentie qui n'est pas soumission aveugle mais
reconnaissance lucide de notre inscription dans un ordre qui nous précéde et nous
constitue, tout en gardant ouverte la possibilité de le renouveler de l'intérieur.

8.3. L'institution comme milieu vivant

L'enracinement permet de repenser l'institution ni comme structure transcendante
intouchable (Legendre), ni comme pure création arbitraire (Castoriadis), mais comme
milieu vivant qui nourrit ses membres tout en étant nourri par eux.

Une institution enracinée présente plusieurs caractéristiques :

e Elle transmet un héritage de significations et de pratiques
e Elle accueille les apports nouveaux de ses membres

e Elle se transforme sans perdre son identité profonde

e Elle relie les générations entre elles

e Elle ouvre a l'universel a partir du particulier

Cette conception de l'institution comme milieu vivant évite ['écueil du conservatisme
rigide (maintien de formes mortes) comme celui du progressisme abstrait (table rase du
passé).

8.4. La question de l'universel

L'enracinement révele également également une voie originale pour penser l'articulation
entre particulier et universel. Contrairement a l'universalisme abstrait des Lumieres

20



(critiqué par Legendre) ou au relativisme culturel (risque de la position contingente de
Castoriadis), elle pense un universalisme concret qui passe par l'approfondissement
du particulier.

C'est en s'enracinant authentiquement dans sa tradition particuliere qu'on accede a des
valeurs véritablement universelles. Mais cet acces a l'universel n'est possible que si
l'enracinement reste ouvert, s'il évite le repli identitaire et la fermeture sur soi.

8.5. Implications pour la démocratie contemporaine

Cette conceptionde l'enracinement offre des ressources précieuses pour repenser la
démocratie contemporaine face a la crise des institutions. Elle suggere qu'une
démocratie vivante ne peut étre ni pure conservation de formes héritées, ni pure création
d'institutions nouvelles, mais réappropriation créatrice de 'héritage démocratique.

Une démocratie enracinée serait caractérisée par la mémoire des combats
démocratiques passés, l'innovation institutionnelle face aux défis présents, l'attention
aux besoins réels des citoyens, l'ouverture a la diversité des expériences humaines, et
l'enracinement dans les territoires et les communautés de vie.

8.6. Vers une anthropologie de l'enracinement

La confrontation entre Legendre et Castoriadis, éclairée par la perspective de simone
Weil ouvre finalement vers une anthropologie de l'enracinement qui intégrerait les
apports des trois penseurs :

e De Legendre : lareconnaissance de la nécessité anthropologique des médiations
institutionnelles et symboliques

e De Castoriadis : ['affirmation de la capacité créatrice des collectivités humaines
et de leur pouvoir auto-instituant

e De Weil : la conception de l'enracinement comme participation vivante a un
héritage qui se transmet en se transformant

Cette synthése dialectique révele que l'alternative entre autonomie et hétéronomie,
entre création et tradition, entre innovation et conservation, est peut-étre mal posée.
L'enracinement suggeére qu'il existe une troisiéme voie : celle de la fidélité créatrice qui
permet de recevoir l'héritage du passé tout en l'ouvrant aux possibles de l'avenir.

21



Cela rappelle le concept de reprise chez Kierkegaard : une mémoire a retravailler pour
ouvrir 'avenir dans le présent.

IX. La question du sujet et de la subjectivation

9.1. Le sujet de l'inconscient chez Legendre

L'anthropologie dogmatique de Legendre concoit le sujet comme structurellement
"assujetti" — au sens fort du terme — aux instances dogmatiques qui le précédent et le
fondent. Cette conception s'appuie sur une lecture rigoureuse de la psychanalyse
lacanienne ou l'inconscient structure le sujet a son insu.

Le processus de subjectivation passe nécessairement par l'inscription dans l'ordre
symbolique et la soumission aux structures généalogiques. L'émancipation ne peut étre
que relative et doit toujours maintenir la "distance respectable" vis-a-vis de la Référence.
Cette position conduit Legendre a considérer l'inconscient comme une donnée
anthropologique fondamentale qu'aucune société ne peut ignorer sans péril.

9.2. Le sujet autonome chez Castoriadis

Pour Castoriadis, la conception du sujet s'oppose diamétralement a cette vision. Le sujet
autonome est celui qui "reconnait dans son institution son ceuvre propre et s'ouvre la
possibilité de la modifier lucidement et délibérément". Ce sujet n'est plus défini par la
soumission a une Loi transcendante mais par sa capacité a participer a l'auto-institution
de la societe.

La transformation du rapport a l'inconscient : Pour lui, l'autonomie individuelle
consiste a transformer son rapport a son inconscient de maniére a pouvoir connaitre ses
désirs autant que possible et contréler leur mise en acte, sans pour autant les refouler
ou les assécher. Cette conception révise la formule freudienne "La ou était le ca, le je
dois advenir" en la complétant par sa symétrique : "La ou je suis, le ¢a doit pouvoir
apparaitre".

L'objectif n'est pas de supprimer les pulsions mais de les faire parler, de les connaitre,
pour établir un nouveau rapport avec elles. Cette approche permet de concevoir un sujet
qui n'est ni pure spontanéité pulsionnelle, ni pure rationalité transcendante, mais
synthése créatrice entre ces dimensions.

22



9.3. L'enjeu de l'imagination radicale

Le différend entre les deux conceptions du sujet se cristallise autour de la question de
l'imagination radicale. Castoriadis identifie comme "point aveugle" de Freud sa
méconnaissance du role créateur de l'imagination : "un événement n'est pas
traumatique en soi. Il le devient par la signification que lui accorde l'imagination radicale
du sujet".

Cette puissance imaginaire permet de repenser la subjectivation au-dela du
déterminisme structural. Si l'imagination radicale est premiére, alors le sujet n'est pas
simplement "effet" de l'ordre symbolique mais participant actif a sa constitution et a sa
transformation. Cette perspective ouvre vers une conception post-cedipienne de
l'organisation sociale ou les structures ne s'imposent plus de l'extérieur mais sont
reconnues comme créations humaines modifiables.

X. Les défis épistémologiques et méthodologiques

10.1. Psychanalyse et épistémologie chez Castoriadis

Castoriadis développe une défense sophistiquée de la psychanalyse contre les critiques
épistémologiques contemporaines. Face aux objections de Griinbaum sur l'effet
placebo, il retourne l'argument : "C'est la psychanalyse elle-méme qui explique l'effet
placebo par le transfert. La suggestion fonctionne parce qu'il y a un transfert sur le
médecin/magicien. La suggestion n'explique pas la psychanalyse ; la psychanalyse
explique la suggestion."

Concernant le critére de falsifiabilité de Popper, Castoriadis considere que l'appliquer a
la psychanalyse constitue une "erreur de catégorie". La psychanalyse reléve d'une
logique interprétative qui ne peut étre réduite aux critéres des sciences positives. Cette
position révele une épistémologie non-positiviste qui fait place aux sciences de
l'interprétation.

10.2. L'anthropologie dogmatique comme méthode

Legendre développe une méthodologie spécifique qui combine histoire du droit,
anthropologie et psychanalyse. Cette méthode vise a "mettre au jour un invariant
anthropologique" tout en considérant "les incarnations singulieres du principe dans
chaque civilisation".

23



Cette tension entre invariant et singularité révele sa sophistication méthodologiqu : il ne
s'agit ni d'un structuralisme rigide qui nierait l'histoire, ni d'un historicisme qui nierait
toute constante anthropologique, mais d'une approche dialectique qui articule
permanence et transformation.

10.3. La question de la validation des interprétations

Les deux approches affrontent le défi de la validation de leurs interprétations.
Castoriadis admet, comme Freud avant lui, qu'il reste un "mystere" sur la raison pour
laquelle une interprétation vraie a un effet thérapeutique. Cette humilité
épistémologique révele la complexité du processus interprétatif en psychanalyse.

Legendre, de son c6té, fonde la validité de ses interprétations sur leur capacité a révéler
les structures anthropologiques fondamentales. L'anthropologie dogmatique se valide
par sa fécondité herméneutique et sa capacité a éclairer les pathologies
contemporaines.

XI. Actualité et pertinence contemporaine

11.1. Face a la crise des institutions

La crise contemporaine des institutions révele la pertinence des deux approches.
L'effacement des repéeres symboliques traditionnels, analysé par Legendre, se manifeste
dans la montée des populismes, la crise de l'autorité, et la désagrégation du lien social.
Ses analyses des "pathologies de la transmission" éclairent les difficultés
contemporaines de la filiation et de l'inscription généalogique.

Parallelement, l'incapacité des citoyens a exercer leur pouvoir instituant, analysée par
Castoriadis, se manifeste dans la technocratisation de la politique, l'autonomisation des
logiques économiques, et la dépolitisation croissante des sociétés. Ses analyses de la
"privatisation" des individus révelent 'ampleur du défi démocratique contemporain.

11.2. Les nouvelles formes de subjectivation

Les transformations contemporaines de la subjectivité (individualisme consumériste,
culture numérique, nouvelles formes familiales) appellent un renouvellement des
analyses. L'approche castoriadienne permet de penser ces mutations comme créations

24



de nouvelles formes de subjectivation, tandis que l'approche de Legendre alerte sur les
risques de déstructuration anthropologique.

Le défi consiste a articuler reconnaissance de la créativité institutionnelle et vigilance
quant aux conditions anthropologiques de l'humanisation. Cette articulation pourrait
bénéficier de la médiation de l'enracinement, qui permet de penser le changement dans
la continuité.

11.3. L'enjeu écologique

Les défis environnementaux contemporains révelent les limites du modeéle occidental
d'organisation sociale critiqué par les deux penseurs. La "course folle" de la techno-
science autonomisée, dénoncée par Castoriadis, trouve dans la crise écologique sa
manifestation la plus dramatique.

L'enracinement, qui pense l'inscription territoriale et la responsabilité envers les
générations futures, offre des ressources pour repenser ['habitation humaine de la
planéte au-dela de la logique extractiviste. Cette perspective pourrait constituer un
terrain de convergence entre les préoccupations instituantes de Castoriadis et les
exigences de transmission de Legendre.

25



Conclusion

L'analyse comparative des ceuvres de Pierre Legendre et Cornelius Castoriadis révele
deux approches fondamentalement différentes mais étonnamment complémentaires de
la question institutionnelle. Leurs convergences — critique du positivisme, primat
accordé a l'imaginaire et au symbolique, dénonciation de la modernité gestionnaire —
témoignent d'une préoccupation commune face a la crise contemporaine du sens et des
institutions. Leurs divergences — sur la possibilité d'autonomie véritable, le statut des
médiations symboliques, le rapport a 'hétéronomie — révelent deux anthropologies
politiques irréconciliables qui correspondent a deux maniéres radicalement différentes
de concevoir I'émancipation humaine.

L'anthropologie dogmatique de Legendre, enracinée dans la psychanalyse lacanienne,
insiste sur la nécessité structurelle des instances tierces et des médiations symboliques.
Elle nous rappelle que I'humanisation passe par l'inscription dans un ordre qui nous
précede et nous dépasse, que la "distance respectable" vis-a-vis de la Référence est
anthropologiquement nécessaire. Cette approche offre des outils précieux pour
comprendre les pathologies contemporaines liées a l'effacement des reperes
symboliques et alerte sur les dangers de la désinstitutionalisation.

La théorie de l'imaginaire social de Castoriadis, issue de sa rupture avec le marxisme
orthodoxe, affirme au contraire la capacité créatrice des collectivités humaines et leur
pouvoir d'auto-institution. Elle ouvre la voie vers une démocratie radicale ou les citoyens
reconnaissent dans leurs institutions leur ceuvre propre et s'ouvrent la possibilité de les
modifier lucidement. Cette perspective permet de penser l'innovation institutionnelle et
la transformation sociale face aux défis contemporains.

L'enrichissement apporté par l'analyse du rapport de Castoriadis a la psychanalyse
révele la profondeur du différend entre les deux penseurs. La ou Legendre voit dans la
psychanalyse lacanienne les fondements d'une anthropologie dogmatique nécessaire,
Castoriadis y discerne les obstacles a l'autonomie véritable. Sa critique radicale de Lacan
— de [""idéologie du désir" aux concepts de "loi symbolique" — révele deux conceptions
irréconciliables du processus de subjectivation et de ses finalités émancipatrices.

La synthése dialectique esquissée a travers le prisme de l'enracinement développé par
Simone Weil suggere une troisieme voie qui réconcilie la nécessité de meédiations
institutionnelles avec la capacité créatrice des collectivités. L'enracinement, qui

26



conjugue verticalité et ouverture, fidélité et innovation, permet de penser l'institution
comme tradition vivante qui se transmet en se transformant. Cette approche évite aussi
bien la pétrification conservatrice que l'illusion créationniste, ouvrant vers une
conception de la démocratie comme réappropriation créatrice de ['héritage
démocratique.

Au-dela de leurs différences, ces trois pensées convergent vers une exigence commune

repenser l'articulation entre ordre et création, structure et liberté, tradition et
innovation, pour ouvrir des voies d'émancipation au-dela des apories du libéralisme
contemporain. Elles nous rappellent que les institutions ne sont ni pures contraintes a
abolir, ni données naturelles a préserver, mais médiations humaines toujours
susceptibles d'étre repensées et transformées.

L'actualité de ce débat se révele particulierement vive face aux défis contemporains :
crise des institutions, transformations de la subjectivité, urgence écologique. La
confrontation entre l'anthropologie dogmatique et l'imaginaire social, enrichie par la
perspective weilienne de l'enracinement, offre des ressources conceptuelles précieuses
pour penser ces enjeux au-dela des alternatives stériles entre conservatisme et
progressisme, entre ordre et anarchie.

C'est peut-étre dans cette tension créatrice entre l'institué et l'instituant, entre I'héritage
et l'innovation, que réside la possibilité d'un renouveau démocratique a la hauteur des
défis de notre époque. Une démocratie qui ne soit ni simple gestion technique des
probléemes sociaux, ni pure expression de la volonté populaire, mais processus
permanent d'auto-institution consciente et délibérée, enracinée dans l'histoire mais
ouverte a l'invention du futur.

27



Présentation des auteurs

28

Giorgio Agamben (1942-)

Philosophe italien contemporain, Giorgio Agamben développe une ceuvre qui
articule philosophie politique, esthétique et anthropologie. Influencé par Walter
Benjamin et Martin Heidegger, il analyse les formes de vie contemporaines et les
dispositifs de pouvoir. Sa réflexion sur l'état d'exception, la vie nue et les
dispositifs de contrdle en fait une voix majeure de la philosophie politique
actuelle. Dans Le temps qui reste (2000), il développe une analyse du temps
messianique qui éclaire les questions de temporalité politique et de révocabilité
de l'ordre établi.

Cornelius Castoriadis (1922-1997)

Philosophe, psychanalyste et révolutionnaire d'origine grecque, Cornelius
Castoriadis rompt avec le marxisme orthodoxe pour développer une théorie
originale de l'imaginaire social et de ['auto-institution démocratique. Membre du
groupe Socialisme ou Barbarie, il critique autant le capitalisme que le socialisme
bureaucratique soviétique. Son ceuvre majeure, L'Institution imaginaire de la
société (1975), révolutionne la pensée de l'institution en montrant comment les
sociétés se créent elles-mémes a travers leur imaginaire. Psychanalyste praticien,
il développe une critique de Lacan et de Freud tout en renouvelant la réflexion sur
l'autonomie individuelle et collective.

Pierre Legendre (1930-2023)

Historien du droit, psychanalyste et anthropologue francais, Pierre Legendre
développe une "anthropologie dogmatique" qui interroge les fondements
institutionnels des civilisations occidentales. Formé & I'Ecole des chartes et
spécialiste des manuscrits médiévaux, il découvre la psychanalyse et fréquente
Jacques Lacan. Son ceuvre monumentale, les Lecons (1989-2018), analyse les
"montages normatifs" qui articulent légitimité et normativité dans chaque
civilisation. Critique de la modernité gestionnaire, il révele l'importance
anthropologique des structures dogmatiques et des médiations symboliques pour
'humanisation.

Simone Weil (1909-1943)



29

Philosophe francaise, Simone Weil développe une pensée singuliere qui articule
engagement politique, expérience ouvriére et quéte spirituelle. Agrégée de
philosophie, elle choisit de partager la condition ouvriere et s'engage dans les
luttes sociales de son époque. Son concept d'enracinement, développé dans
L'Enracinement (1949), pense linscription de ['étre humain dans une
communauté et une tradition qui le nourrissent tout en restant ouvertes a
['universel. Sa réflexion sur les besoins de 'ame et la nécessité d'un ordre social
respectueux de la dignité humaine influence durablement la pensée politique
contemporaine.



Bibliographie

30

Agamben, Giorgio, Homo sacer, Seuil, 1997

Agamben, Giorgio, Le temps qui reste, Payot, 2000

Agamben, Giorgio, Profanations, Payot, 2005

Castoriadis, Cornelius, Domaines de ['homme, Seuil, 1986

Castoriadis, Cornelius, Fait et a faire, Seuil, 1997

Castoriadis, Cornelius, Figures du pensable, Seuil, 1999

Castoriadis, Cornelius, L'Institution imaginaire de la société, Seuil, 1975
Castoriadis, Cornelius, Le Monde morcelé, Seuil, 1990

Castoriadis, Cornelius, Les Carrefours du labyrinthe, Seuil, 1978-1999 (6
volumes)

Lacan, Jacques, Ecrits, Seuil, 1966
Lacan, Jacques, Le Séminaire, Seuil, 1973-2007

Legendre, Pierre, Dominium mundi. L'Empire du Management, Mille et Une Nuits,
2007

Legendre, Pierre, Jouir du pouvoir, Minuit, 1976
Legendre, Pierre, L'amour du censeur, Seuil, 1974
Legendre, Pierre, L'inestimable objet de la transmission, Fayard, 1985

Legendre, Pierre, Lecons d'introduction a l'‘anthropologie dogmatique, Fayard,
1989-2018 (10 volumes)

Weil, Simone, L'Enracinement, Gallimard, 1949
Weil, Simone, La Condition ouvriére, Gallimard, 1951

Weil, Simone, Oppression et Liberté, Gallimard, 1955



Glossaire

31

Anthropologie dogmatique Discipline développée par Pierre Legendre qui étudie
les structures fondamentales par lesquelles les sociétés humaines s'organisent
autour d'une Référence instituée. Elle révele les invariants anthropologiques
nécessaires a ['humanisation et analyse les "montages normatifs" qui articulent
légitimité et normativité. Le terme "dogmatique" désigne le mode théatral par
lequel la Vérité se manifeste dans les institutions, non un systeme fermé de
croyances.

Archive (Agamben) Ensemble des textes, traditions et savoirs transmis par une
civilisation. Agamben distingue l'archive sacralisée (maintenue dans sa fonction
de fondement transcendant) de l'archive profanée (rendue a l'usage commun et
ouverte a la réappropriation créatrice). La profanation de l'archive libere les
potentialités inédites qu'elle contient.

Autonomie Chez Castoriadis : capacité d'un individu ou d'une collectivité a
reconnaitre dans ses institutions sa propre création, s'ouvrant la possibilité de les
modifier lucidement. L'autonomie individuelle transforme le rapport a
l'inconscient ; l'autonomie collective vise l'auto-institution permanente par
"l'interrogation illimitée" sur la justice et la vérité. S'oppose a I'hétéronomie.

Dialectique instituant/institué Rapport dynamique chez Castoriadis entre les
forces créatrices de la société (l'instituant) et les formes cristallisées qu'elles
produisent (l'institué). L'instituant correspond a l'imaginaire social créateur ;
l'institué aux institutions stabilisées. Une société vivante maintient cette tension
sans la résoudre.

Enracinement Concept développé par Simone Weil désignant la participation
vivante a un héritage culturel qui se transmet en se transformant. Conjugue
verticalité (inscription dans un ordre transcendant) et ouverture (capacité
d'accueil du nouveau). Evite la pétrification traditionaliste comme le
déracinement moderniste.

Hétéronomie Etat d'une société ol les institutions et significations sociales sont
posées comme indiscutables, renvoyant a une origine extra-sociale. Les individus
ne reconnaissent pas leur participation a la création des normes qui les régissent.



32

Constitue selon Castoriadis l'état "normal" des sociétés historiques, sauf
exceptions créatrices.

Imaginaire radical Puissance créatrice ontologiquement premiére chez
Castoriadis qui précede et fonde toute représentation. Se manifeste comme
"psyché" (niveau individuel) et comme "société" (niveau collectif). Transforme les
événements en expériences signifiantes et rend possible la création de formes
nouvelles ex nihilo.

Imaginaire social Création sui generis du "collectif anonyme" qui institue le
langage, les significations et les institutions d'une société. N'est pas la somme des
imaginaires individuels mais précede les individus qu'il constitue. Crée la réalité
sociale elle-méme plutét que de la représenter.

Immémorial Chez Legendre : structure atemporelle qui conditionne toute
temporalité humaine sans jamais avoir été présente comme telle. "A toujours déja
été 2" comme horizon indépassable de l'expérience humaine du temps et du
sens. Se manifeste dans le principe généalogique nécessaire a 'humanisation.

Instance tierce/Référence Principe fondateur de toute société selon Legendre.
Cette Référence instituée (artificielle, non naturelle) fonctionne comme garant
ultime du sens et de la légitimité. Etablit la "distance respectable" qui humanise
en séparant de l'immédiateté pulsionnelle.

Loi symbolique Chez Lacan : ordre structurant qui permet l'accés au langage et a
la culture via le "Nom-du-Pere". Legendre généralise cette conception au niveau
civilisationnel. Castoriadis critique ce concept comme "mot passe-partout" qui
naturalise l'institution existante et empéche de distinguer loi juste et injuste.

Magma Mode d'étre spécifique aux significations sociales chez Castoriadis qui
échappe a la logique "ensidiste" (ensembliste-identitaire). Organisation ni
chaotique ni strictement structurée. Permet de penser la société comme création
continue de sens ouvert a la re-signification.

Montage normatif Agencement institutionnel qui articule dans chaque civilisation
le systéme normatif a l'instance de légitimité. Toujours construit historiquement,
jamais donné naturellement. Assure la médiation anthropologique entre la
Référence et le "magma pulsionnel".



33

Profanation Opération qui chez Agamben "rend a l'usage commun" ce qui était
séparé dans la sphére du sacré. Ne détruit pas l'objet mais transforme son mode
d'usage. Permet la réappropriation créatrice des archives traditionnelles sans les
sacraliser ni les détruire.

Social-historique Dimension d'étre spécifique a l'humanité chez Castoriadis qui
articule indissolublement coexistence sociale et temporalité créatrice. N'est ni
nature ni histoire dialectique mais création continue de formes de vie collectives
dans un "temps de l'altérité radicale".

Temps messianique/prophétique Temporalité intermédiaire chez Agamben qui
n'est ni chronos ni éternité mais "temps du maintenant" qui transforme la relation
au temps. Crée une contemporanéité paradoxale avec l'événement fondateur et
révele la révocabilité de l'ordre présent en actualisant ses potentialités non
réalisées.

Temps ritualisé Temporalité spécifique chez Legendre des cérémonies et
protocoles institutionnels par lesquels "parle la Référence". Temps intermédiaire
qui rend présent l'Immémorial sans le profaner. Le passé y reste "éternellement
contemporain" comme puissance actuelle.



