Quand la spiritualité devient fuite :
anatomie d’une illusion

Lucien Lemaire



Table des matiéres

ADSTIACT. ..t s b e e bt e s e s be e bt e s b e sane 3
g1 {foTe [V o1 (1o o HN TSROSO PPPRPPRRRPPRO 4
1. L'étymologie comme point de départ : le souffle et le dévoilement .........ccovveeveevieccieecceeeeeeenen. 4
1.1 Spiritus et Pneuma : le mouvement OFZINAINE ...cccccvieeiieiiieeeeecieee e e e e eree e s ssarree e e ssavaeeeas 4
1.2 Le SOUTTle COMMIE Partage..ccii ittt e e e e e e e e ra e e e e e e e e e e nsaaaaaaeeaaeas 5
2. Se tenir dans l'ouvert : phénoménologie de la disponibilité............coeecveevieecieecieccieccee e, 5
2.1 Marion et la donation : accueillir ce qui S& dONNE........uuiiiiiiieeie e 5
2.2 Maldiney : le transpassible comme disponibilité.........ccovveeiviieiiiieeeceeece e, 6
2.3 L'ouvert n'est pas un espace vide : il est ouverture a l'autre .......ccccveeeeeecveeeeeccieeec e, 6
3. Levinas : l'autre comme ouverture par €XCELLENCE .....uuiviiiiiecccceeeeee e 7
3.1 Le ViSAZE €1 SA FESISTANCE.....uieieceieeeiie e ettt ectee e tee e e ctte e e te e e bae e s taeeesasaeeebeeessaeessaeessnsaeeensaeas 7
3.2 Se laisser bousculer : le Critere d@CISIf......oviririiiririeiie e 7
3.3 Le visage et I'imperatif EthiQUE ......ecccveieeieecceee et 8
4. La kénose chrétienne : le paradigme du dépouillement pour l'autre ......cccceeeeveeeciieeeccieeeccineene 8
4.1 Le mouvement kénotique : se vider pour faire Place ......ccceeeecveeeeceeeecieeceeeeeceee e 8
4.2 Maitre Eckhart et [a pauVIet@ N ESPrit .c.ueiecceiieereecereee ettt e eere e e reeeeans 9
4.3 Le vide kénotique comme disponibilit€ a l'autre .......eeeeeeeveeeeeeciieeeecceecccree e 9
5. Le piege du mot valise : spiritualités illusoires et refermées sur Soi .....ccceevveecvescieecceeecreennen. 10
5.1 L'inflation sémantique et SES ANGEIS ......ccccuiiiecieeeeiie ettt e e e ree e e eaae e e aee e ans 10
5.2 Le narcissisme spirituel : ['eg0 dEGUISE .....c..uuviruiieieieeeeeeeeeee e e 10
5.3 Le cas du bouddhisme occidental : oubli de l'autonomie Critique ......cccvveeeeeeeeecccnrereeeeenn. 11
5.4 Le critere décisif : 'ouverture @ l'autre ...t 12
6. La nécessité du désencombrement thérapeutiqUE .........cccveieevieceieeeecieeceree e e e 13
6.1 Les écrans psyChopPathOlOGIQUES.......ccueieieeciecee ettt et re e s ae e rae e raeereas 13
6.2 Les dangers de la rEGreSSION....ccuie e e eeceeecetee ettt e et eeete e e e tee e e eaae e setbeeeesaeesesaeesesseeeensaeennnns 13



6.3 Soumission pathologique et prises de POUVOIN ......uuieeiieiiiieiicireee e e esvre e e e sevaeee s 14

6.4 La bypasse spirituelle : éviter la confrontation ........c.eeeeveeeeveiieiieeccieecceee e 15
7. La dimension éthique comme coeur de la sPiritualit@ ......c.eeeevveeeieeecciieceee e 15
7.1 Spiritualité et éthique : UN SEUL MOUVEMENT ......eviiiiiiiieieiecctee ettt e 15
7.2 Le critére de vérification : la transformation relationnelle ........cocceeveevinieniiniinienierienee 16
7.3 Justice et compassion : 1S AEUX PILIEIS c....eeueeiiiiiieeeie et e e e e e e nrareeeeeeeeas 16
8. Se tenir dans l'ouvert : une spiritualité sobre aprés le désencombrement .........ccccevveeeveeenenn. 17
8.1 Apres le travail thérapeutique : [a diSpPonibilité .......ceeevveeeecieieceeeceeee e 17
8.2 La SODIIETE SPIMTUCLLE ...c..vveeeeeee ettt et ceate e e e be e e e ebee e eeateeeeareeeeanes 18
8.3 L'ouverture comme mode d'existence relationnel........ccoceeeiiiiieniiiniieiiienieeeeeeee, 18
8.4 Le critére ultime : e laiSSEr DOUSCULET ....ccviiiiiiirieeieeesetete e 19
CONCLUSION 1.ttt st b e st e s bt e bt e e bb e e bt e s bt e s bt e eabeesabeeenbeeneesbeesaseesane 19
Présentation dES AULEUIS ..cccuiicie ettt ettt sttt sbe et et e st e e be e be e beebeebesnsesnseensesnnesanens 21
GLOSSAINE weeeeeeeeteee et ee ettt ettt e ettt e et e sttt e e st e e s ae e e s ab e e e e st e e e ns e e e asaeeene e e e aneeeeanteesneeesenraeeennneas 23
BibliOZraphi© SELECTIVE ...ei ittt ettt e e e re e e aa e e e raeeseabeeeesaee s nteeenanaeenns 25



Abstract

Cet article interroge le terme "spiritualité" devenu mot valise dans le discours
contemporain, en proposant un retour a son étymologie (spiritus/pneuma) et a sa
signification phénoménologique. A partir de l'analyse du souffle comme ce qui reléve du
dévoilement et "n'est rien d'étant”, nous montrons que l'authentique expérience
spirituelle consiste a "se tenir dans l'ouvert". Cette ouverture, loin d'étre un repli
contemplatif, désigne d'abord l'ouverture a l'altérité, a autrui. En mobilisant les pensées
de Marion, Maldiney (particulierement son concept de transpassible comme disponibilité
a étre affecté) et surtout Levinas, nous établissons que le critére décisif d'un véritable
travail spirituel réside dans la capacité de se laisser bousculer par l'autre. La kénose
chrétienne et le sermon de Maitre Eckhart sur les "pauvres en esprit" illustrent ce
mouvement de dépouillement qui rend possible la rencontre authentique. Cependant,
ce chemin exige d’etre au clair avec soi-méme : sans désencombrement, sans
acceptation et élaboration de ses pathologies, le sujet risque la régression, l'illusion ou
la soumission aux prises de pouvoir. L'exemple du bouddhisme occidental, qui oublie
souvent l'enseignement du Kalama Sutta sur l'autonomie critique, illustre ces dérives. La
dimension éthique constitue ainsi le coeur et le critére de vérification de toute spiritualité
authentique.

Mots-clés : spiritualité, ouverture, altérité, kénose, dépouillement, phénoménologie,
éthique, Levinas, Marion, Maldiney, transpassible, Maitre Eckhart, régression, thérapie,
bouddhisme, Kalama Sutta, autonomie critique



Introduction

Le terme "spiritualité" connait aujourd'hui une inflation sémantique préoccupante.
Devenu mot valise, il recouvre indistinctement des pratiques de développement
personnel, des thérapies alternatives, des techniques de bien-étre, voire des entreprises
de manipulation. Cette dilution sémantique masque une confusion fondamentale : entre
spiritualité authentique et compensations psychologiques, entre ouverture véritable et
repli narcissique, entre dépouillement et fuite dans les rituels.

Cet article se propose de revenir aux sources étymologiques et phénoménologiques du
spirituel pour en dégager les exigences véritables. Notre thése centrale est double :
d'une part, la spiritualité authentique consiste a "se tenir dans 'ouvert", c'est-a-dire dans
une disponibilité radicale a ce qui se donne ; d'autre part, cet ouvert n'est jamais un
espace vide mais toujours ouverture a l'autre, a l'altérité qui me bouscule et me
transforme. Cette thése implique deux corollaires essentiels : la nécessité d'un travail
thérapeutique préalable pour éviter les pieges de la régression, et la primauté de la
dimension éthique comme critéere de vérification de toute démarche spirituelle.

1. L'étymologie comme point de départ : le souffle et le
dévoilement

1.1 Spiritus et Pneuma : le mouvement originaire

L'étymologie du terme "spiritualité" nous ramene au latin spiritus et au grec pneuma,
tous deux désignant le souffle, l'air en mouvement, le vent. Cette origine n'est pas
anecdotique : elle inscrit d'emblée le spirituel non dans l'ordre de la substance, de
’étant, mais dans celui du mouvement, du passage, de la circulation. Le souffle n'est pas
une chose que l'on possede ou que l'on contemple : il est ce qui traverse, anime, vivifie.

Cette dimension « pneumatique » s'oppose radicalement a toute réification du spirituel.
Le souffle ne se laisse pas saisir, enfermer, objectiver. Il n'est rien d'étant : il n'appartient
pas a la catégorie des choses présentes, disponibles a la manipulation ou a la
possession. En termes heideggériens, le souffle reléeve du dévoilement (Aletheia), non de
l'étantité (Seiendheit). Il se manifeste dans son retrait méme, dans son insaisissabilité.



1.2 Le souffle comme partage

Déja dans cette étymologie se dessine une dimension relationnelle essentielle : le souffle
circule. L'air que je respire est celui que vous respirez. Le pneuma n'est pas possession
privée mais bien commun, atmosphére partagée. Cette structure de partage originaire
préfigure ce que nous développerons plus loin : l'ouverture spirituelle est toujours
ouverture a l'autre, participation a un souffle commun, une atmosphére (stimung) qui
nous traverse et nous relie.

Lorsque la tradition chrétienne parle de Spiritus Sanctus, elle désigne précisément ce
mouvement de circulation, de don, de communion. L'Esprit souffle ou il veut : il ne se
laisse pas enfermer, programmer, maitriser. Il est l'imprévisible méme, le transpossible
(Maldiney) qui surgit et déroute nos attentes.

2. Se tenir dans l'ouvert : phénoménologie de la disponibilité

2.1 Marion et la donation : accueillir ce qui se donne

La phénoménologie contemporaine, particulierement dans son courant francais, a
permis de penser rigoureusement cette structure d'ouverture propre a l'expérience
spirituelle. Jean-Luc Marion, dans sa réflexion sur le "phénomeéne saturé", décrit une
donation qui excede toute intention, tout concept préalable, toute capacité de saisie du
sujet.

Contrairement a l'objet constitué par la conscience intentionnelle, le phénoméne saturé
se donne en débordant les cadres de l'expérience ordinaire. Il ne se laisse pas réduire a
mes attentes, mes catégories, mes projets. Face a lui, le sujet ne peut que s'effacer, se
mettre en retrait, laisser advenir ce qui vient. Cette structure de la donation appelle une
posture spécifique : non plus la maitrise cognitive, mais la réceptivité, l'accueil, la
disponibilité.

Se tenir dans l'ouvert, selon Marion, c'est renoncer a la position de surplomb du sujet
constituant pour accepter d'étre constitué, affecté, transformé par ce qui se donne. C'est
passer de la représentation (qui raméne le phénomene a mes cadres) a l'accueil (qui se
laisse bouleverser par l'exces de la donation).



2.2 Maldiney : le transpassible comme disponibilité

Henri Maldiney radicalise cette pensée de l'ouverture en articulant deux concepts
décisifs : le "transpossible" et le "transpassible". Ces néologismes, loin d'étre de simples
jeux de mots, nomment la structure méme de l'existence authentique.

Le transpossible désigne ce qui excede non seulement nos possibilités actuelles, mais
notre horizon méme de possibilités. Il ne s'agit pas simplement de ce que je ne peux pas
(encore) faire, mais de ce qui déborde radicalement mon champ d'anticipation et de
projet. L'événement transpossible est celui qui me prend par surprise, qui défait mes
attentes, qui ouvre en moi des dimensions insoupconnées. Il ne vient pas compléter mes
possibilités : il les excede et les reconfigure.

Mais le transpossible appelle nécessairement le transpassible. Si quelque chose peut
excéder mes possibilités et m'ouvrir au-dela de mon horizon, c'est que je suis capable
d'étre affecté, touché, transformé par ce qui vient. Le transpassible nomme cette
capacité d'étre affecté qui rend possible l'ouverture au transpossible. C'est la passibilité
portée au-dela d'elle-méme : non pas simplement la capacité de souffrir ou de recevoir,
mais la disponibilité radicale a étre bouleversé, reconfiguré par ce qui surgit.

L'existence authentique, pour Maldiney, réside dans cette disponibilité transpassible. Se
tenir dans l'ouvert, c'est maintenir éveillée en soi cette capacité d'étre affecté par
['événement qui vient, par l'autre qui surgit, par le transpossible qui défait nos cadres. Ce
n'est pas une passivité : c'est au contraire l'activité la plus haute, celle qui consiste a se
rendre disponible, a ne pas se fermer dans ses habitudes, ses certitudes, ses protections.

Cette structure du transpassible est décisive pour comprendre l'expérience spirituelle :
celle-ci n'est jamais l'accomplissement d'un projet préétabli, l'actualisation d'une
potentialité déja présente. Elle est irruption, rupture, bouleversement. Elle exige que je
reste disponible a étre affecté, transformé, ouvert par ce qui vient. La spiritualité
authentique est donc exercice de cette disponibilité transpassible : maintenir vivante en
soi la capacité d'étre surpris, dérangé, bouleversé.

2.3 L'ouvert n'est pas un espace vide : il est ouverture a l'autre

Mais il serait gravement trompeur de comprendre cet "ouvert" comme un espace vide,
une intériorité close ou le sujet contemplerait ses expériences. L'ouvert authentique est



toujours ouverture @, et d'abord ouverture a l'autre. Ce point est crucial et doit étre établi
fermement.

Lorsque Marion parle de phénomeéne saturé, son exemple privilégié est le visage d'autrui.
Lorsque Maldiney évoque le transpossible, il pense d'abord a la rencontre qui me
déroute, a l'événement qui surgit de l'extérieur et bouleverse mes coordonnées. L'ouvert
n'est pas un dedans élargi : c'est l'exposition au dehors, a l'altérité qui vient.

Cette précision est d'autant plus nécessaire que les dérives contemporaines de la
"spiritualité" la transforment précisément en exploration narcissique d'une intériorité
fantasmée. Or, se tenir dans l'ouvert, c'est exactement l'inverse : c'est sortir de soi,
s'exposer a ce qui me dépasse, accepter d'étre affecté par ce qui n'est pas moi.

3. Levinas : l'autre comme ouverture par excellence

3.1 Le visage et sa résistance

C'est Emmanuel Levinas qui a pensé avec la plus grande radicalité cette primauté de
['altérité dans la structure méme de l'ouverture. Pour Levinas, l'autre n'est pas un objet
parmi d'autres dans le monde, un étant que je pourrais connaitre, comprendre, maitriser.
L'autre est ce qui résiste absolument a toute thématisation, a toute prise.

Le visage d'autrui, dans sa nudité et sa vulnérabilité, s'impose a moi sans que je puisse
le réduire a mes catégories. Il me regarde, me convoque, me met en question avant toute
compréhension. Ce regard n'est pas un phénomene que j'observe : c'est une
interpellation qui me décentre, qui me déposséde de ma position souveraine.

Le visage, pour Levinas, est "épiphanie" : manifestation qui excede toute phénomeénalité
ordinaire. Il se donne dans sa hauteur, dans son infinité, dans son irréductibilité a toute
saisie. Face au visage, je ne peux que répondre, me tenir responsable, accueillir ce qui
me dépasse absolument.

3.2 Se laisser bousculer : le critere décisif

C'estici que se trouve le critére décisif de toute spiritualité authentique. Levinas ne cesse
de le répéter : l'autre me "prend en otage", me "persécute" (au sens positif), ne me laisse
pas tranquille. La vraie rencontre n'est jamais paisible contemplation : elle est
bouleversement, remise en question, dépossession de mes certitudes.



Se laisser bousculer par l'autre : voila le test de vérité de toute démarche spirituelle.
Suis-je capable d'accepter que l'autre dérange mes habitudes, conteste mes évidences,
m'oblige a sortir de mes cadres ? Ou bien ma "spiritualité" me sert-elle précisément a
me protéger de ce bousculement, a me constituer une forteresse intérieure imperméable
a l'interpellation d'autrui ?

Une spiritualité qui me rendrait moins capable d'écoute, moins disponible a la critique,
moins ouvert au désaccord, serait non seulement inauthentique mais dangereuse. Elle
ne serait que le nouveau masque d'un narcissisme qui refuse la véritable altérité. A
l'inverse, la maturité spirituelle se reconnait a la capacité croissante de se laisser
affecter, transformer, dérouter par celui qui surgit face a moi.

3.3 Le visage et l'impératif éthique

Cette structure de linterpellation par autrui n'est pas seulement cognitive ou
existentielle : elle est immédiatement éthique. Le visage, dans sa nudité et sa
vulnérabilité, porte en lui l'impératif : "Tu ne tueras point". L'autre m'assigne a la
responsabilité avant toute décision de ma part.

C'est pourquoi, pour Levinas, l'éthique précede l'ontologie. Avant de me demander ce
qu'est l'étre, je suis déja convoqué par l'autre, déja responsable de lui. Cette
responsabilité n'est pas un choix : elle est la structure méme de ma subijectivité,
constituée dans et par l'exposition a l'autre.

Des lors, toute spiritualité qui ferait l'économie de cette dimension éthique, qui
chercherait une "élévation" ou une "illumination" sans passer par la responsabilité
concréte envers autrui, serait une imposture. L'ouverture spirituelle n'est rien d'autre que
l'ouverture éthique : disponibilité a l'appel, capacité de réponse, acceptation d'étre
dérangé dans mes projets par l'urgence de l'autre.

4. La kénose chrétienne : le paradigme du dépouillement pour
l'autre
4.1 Le mouvement kénotique : se vider pour faire place

La tradition chrétienne offre avec le concept de kenosis (dépouillement, vidage) une
figure exemplaire de cette structure d'ouverture. L'hymne de l'épitre aux Philippiens (2,



6-7) décrit le Christ qui, "de condition divine, ne retient pas jalousement le rang qui
['égalait a Dieu. Mais il s'anéantit lui-méme (ekenosen), prenant condition d'esclave".

Ce mouvement kénotique n'est pas perte ou diminution : c'est abaissement volontaire,
dépouillement actif, sortie de soi. Le Christ se vide de sa condition divine non pour se
perdre, mais pour se donner, pour faire place a l'autre dans sa finitude et sa fragilité. La
kénose est mouvement vers, mouvement pour : elle n'est jamais repli mais toujours
sortie, abaissement, service.

Le lavement des pieds (Jean 13) illustre parfaitement cette structure : le maitre se met
a genoux devant ses disciples, prend la condition du serviteur. Ce renversement n'est pas
humiliation : c'est la manifestation méme de ce qu'est l'amour, le dépouillement qui fait
place a l'autre.

4.2 Maitre Eckhart et la pauvreté en esprit

Maitre Eckhart, dans son célébre sermon Beati pauperes spiritu ("Bienheureux les
pauvres en esprit"), radicalise cette logique du dépouillement jusqu'a un paradoxe
vertigineux. Etre pauvre en esprit ne signifie pas seulement renoncer aux biens
matériels, ni méme aux attachements affectifs : c'est se vider de toute volonté propre,
de tout savoir, de tout avoir.

"Un homme pauvre est celui qui ne veut rien, ne sait rien et n'a rien", écrit Eckhart.
Il faut aller jusqu'a ne plus vouloir accomplir la volonté de Dieu, ne plus savoir que
Dieu existe, ne plus avoir en soi de place pour Dieu. Cette formulation, apparemment
blasphématoire, vise en réalité a dénoncer toute forme d'appropriation, y compris
spirituelle.

Car vouloir faire la volonté de Dieu, c'est encore vouloir quelque chose. Avoir en soi une
place pour Dieu, c'est encore posséder quelque chose. Eckhart vise un dépouillement si
radical que le sujet se vide méme de son vide, renonce méme a son renoncement. Dans
cette pauvreté absolue se produit la "percée" (Durchbruch) ou le fond de l'ame et le fond
de Dieu ne font qu'un.

4.3 Le vide kénotique comme disponibilité a 'autre

Mais attention : ce vide n'est pas fermeture autistique ou nihilisme. Le dépouillement
kénotique, comme la pauvreté eckhartienne, n'est jamais fin en soi. Il est condition de



possibilité de l'accueil véritable. On ne peut accueillir l'autre qu'a condition de faire
place, et faire place exige de se vider de ses représentations, projections, attentes.

Le test de la kénose authentique est simple : me rend-elle plus capable d'aimer,
d'accueillir, de servir ? Si mon dépouillement me replie sur moi-méme, me constitue en
sage inaccessible, en contemplatif détaché des miséres du monde, alors il est faux. La
vraie pauvreté en esprit se vérifie dans la qualité de la présence a l'autre, dans la
disponibilité concréte a celui qui surgit et demande.

La kénose du Christ culmine dans le don de soi sur la croix : mouvement d'amour radical
qui se donne jusqu'au bout. C'est ce paradigme kénotique qui doit inspirer toute
démarche spirituelle authentique : non pas cultiver son intériorité, mais se vider pour
faire place a l'altérité qui appelle.

5. Le piege du mot valise : spiritualités illusoires et refermées sur
soi

5.1 L'inflation sémantique et ses dangers

Revenons maintenant a la question initiale : la spiritualité est devenue mot valise. Ce
terme recouvre aujourd'hui des réalités hétérogénes, souvent contradictoires
méditation de pleine conscience et chamanisme new age, quéte intérieure et
développement des "potentiels", sagesse orientale et techniques de bien-étre, mystique
authentique et thérapies alternatives.

Cette dilution n'est pas seulement conceptuelle : elle traduit une confusion profonde sur
la nature méme de l'expérience spirituelle. En multipliant les pratiques, les techniques,
les expériences a accumuler, la spiritualité contemporaine trahit précisément ce qu'elle
prétend chercher. A l'opposé du mouvement kénotique, elle cherche a avoir du
spirituel, a posséder des expériences, a accumuler des états de conscience.

5.2 Le narcissisme spirituel : l'ego déguisé

La dérive majeure de ces spiritualités contemporaines est leur caractére profondément
narcissique. Sous couvert de "travail sur soi", d' "évolution personnelle" ou de "quéte
intérieure", c'est souvent l'ego qui se renforce, se pare de nouvelles identifications,
accumule de nouvelles possessions (fussent-elles "spirituelles").

10



Le narcissisme spirituel se reconnait a plusieurs signes : la comparaison constante avec
les autres ("je suis plus avancé"), l'inflation de soi ("j'ai eu telle expérience
extraordinaire"), la recherche de reconnaissance ("regardez comme je suis spirituel"), la
constitution d'une identité spirituelle distinctive. Toutes ces attitudes trahissent que

l'ego est resté au centre, qu'il s'est simplement trouvé de nouveaux costumes.

Or, nous l'avons vu, l'authentique ouverture spirituelle exige précisément un
décentrement radical. Non pas renforcer le moi, mais le dépouiller. Non pas cultiver une
intériorité close, mais s'ouvrir a l'extériorité de l'autre. Non pas accumuler des
expériences, mais se vider pour accueillir.

5.3 Le cas du bouddhisme occidental : oubli de l'autonomie critique

Le bouddhisme occidental offre un exemple particulierement instructif des dérives que
peut connaitre une tradition spirituelle authentique lorsqu'elle est transplantée et
réinterprétée. Non qu'il faille rejeter en bloc les apports du bouddhisme en Occident,
mais il importe de noter comment certaines de ses appropriations contemporaines
trahissent l'une des paroles fondatrices du Bouddha lui-méme.

Dans le Kalama Sutta, le Bouddha déclare avec une clarté remarquable : "Ne vous fiez
pas a la tradition, méme si elle est passée de génération en génération. Ne vous fiez
pas a la rumeur, ou au fait qu'une chose a été dite souvent. Ne vous fiez pas
simplement a l'autorité des enseignants, des anciens, ou des sages. Mais aprés
observation et analyse, quand vous trouvez que quelque chose s'accorde avec la
raison et est propice au bien et au bénéfice de tous, alors acceptez-le et vivez-le."

Cette parole est d'une modernité stupéfiante. Elle pose comme principe fondamental
['autonomie critique du chercheur spirituel. Elle refuse l'argument d'autorité, méme
religieux. Elle appelle a vérifier par soi-méme, a observer, a analyser, a soumettre toute
proposition au double critere de la raison et du bien commun. C'est une invitation a la
responsabilité intellectuelle et éthique, non a la soumission.

Or, que constate-t-on dans une partie significative du bouddhisme occidental
contemporain ? Précisément l'inverse : une fascination pour l'autorité des maitres, une
sacralisation des traditions tibétaines ou zen, une multiplication des titres (Rinpoché,
Roshi), une tendance a l'obéissance inconditionnelle présentée comme "dévotion". Les
scandales a répétition dans diverses communautés bouddhistes (abus de pouvoir,

11



manipulations financieres, dérives sexuelles) témoignent de ce que l'oubli de
l'enseignement du Kalama Sutta peut produire.

Lorsque des pratiquants occidentaux, souvent éduqués et critiques dans leur vie
professionnelle, abandonnent tout esprit critique face a un "maitre" vétu de robes,
prennent pour vérité révélée tout ce qui vient d'Asie, ou reproduisent des structures
hiérarchiques rigides au nom de la "transmission authentique", ils trahissent 'esprit
méme du Bouddha. Ils remplacent 'autonomie critique par la dépendance, la vérification
personnelle par l'acceptation aveugle, la responsabilité éthique par l'obéissance.

Cette dérive est d'autant plus ironique que le bouddhisme, dans son intention originelle,
n'est pas une religion de la foi mais une pratique d'investigation. Le Bouddha invite a
expérimenter par soi-méme, a vérifier les enseignements dans sa propre expérience. Il
refuse explicitement le principe d'autorité. Transformer cette invitation a l'autonomie en
soumission a des autorités "éclairées" est un contresens majeur.

Le critére du Kalama Sutta rejoint exactement notre propos : une spiritualité authentique
ne demande jamais de renoncer a son jugement critique, a sa capacité d'analyse, a sa
responsabilité éthique. Au contraire, elle les appelle et les renforce. Une pratique qui
exigerait de "faire taire le mental", de "lacher le mental", de "dépasser la raison" pour
mieux accepter des enseignements non vérifiés ou des comportements éthiquement
problématiques de la part de "maitres", serait suspecte.

La vraie disponibilité, la transpassibiité, n'est pas abandon du discernement : c'est
ouverture vigilante, critique éveillée, capacité de se laisser affecter tout en gardant son
jugement. On peut étre bouleversé par une rencontre, transformé par une pratique,
ouvert par un enseignement, sans pour autant renoncer a vérifier si "cela s'accorde avec
la raison et est propice au bien et au bénéfice de tous".

5.4 Le critére décisif : 'ouverture a l'autre

Voici donc le test décisif : ma pratique spirituelle me rend-elle plus disponible a l'autre,
ou me replie-t-elle sur moi-méme ? Suis-je devenu plus capable d'écoute patiente,
d'attention a ce qui me dérange, d'accueil de la différence ? Ou bien ai-je développé une
pseudo-sagesse qui me protége des interpellations, me constitue en juge serein au-
dessus des turbulences du monde ?

12



Une spiritualité qui me rendrait moins capable de me laisser bousculer par l'autre, moins
vulnérable a la souffrance d'autrui, moins disponible aux demandes concrétes de ceux
qui m'entourent, serait non seulement inauthentique mais dangereuse. Elle ne serait que
le dernier avatar de l'égoisme, déguisé en quéte spirituelle.

Les "sages" impeccables, invulnérables, retirés dans leur tour d'ivoire contemplative,
sont des figures suspectes. La vraie maturité spirituelle ne se reconnalt pas a
l'imperturbabilité, mais a la qualité de la présence, a la capacité d'étre touché, affecté,
bouleversé par l'autre sans se désintégrer.

6. La nécessité du désencombrement thérapeutique

6.1 Les écrans psychopathologiques

Si l'ouverture authentique exige une telle disponibilité a l'altérité, il devient évident qu'on
ne peut s'y tenir si l'on reste encombré de ses pathologies. Nos névroses, nos
compulsions, nos mécanismes de défense, nos blessures non élaborées constituent
autant d'écrans entre nous et l'autre. Nous ne rencontrons jamais vraiment l'autre : nous
ne voyons que nos projections, nous ne répondons qu'a nos fantasmes, nous ne
réagissons qu'a nos peurs.

Le sujet névrosé voit dans l'autre son persécuteur, son sauveur, son double, son rival :
jamais l'autre dans son altérité irréductible. Les mécanismes de défense protégent le
moi de ce qui pourrait le déstabiliser : ils constituent donc des obstacles majeurs a
l'ouverture véritable. On ne peut se laisser bousculer par l'autre si l'on a dressé des
murailles pour se protéger de tout bousculement.

C'est pourquoi un travail thérapeutique préalable n'est pas un luxe optionnel : c'est une
condition nécessaire de la démarche spirituelle authentique. Il ne s'agit pas de
confondre guérison psychologique et transformation spirituelle, ni de prétendre qu'il faut
étre "guéri" pour s'ouvrir au spirituel. Mais il s'agit de reconnaitre honnétement que
sans un certain désencombrement, nous risquons de reproduire nos pathologies
dans notre vie spirituelle elle-méme.

6.2 Les dangers de la régression

Le danger majeur d'une spiritualité qui court-circuiterait le travail psychologique est la
régression. Faute d'avoir élaboré ses conflits infantiles, le sujet risque de les rejouer dans

13



le champ spirituel. La quéte spirituelle devient alors recherche d'un pére tout-puissant,
d'une mere enveloppante, d'une autorité absolue qui dispenserait de penser et de
choisir.

Cette régression infantile est d'autant plus pernicieuse qu'elle se déguise en "abandon
spirituel", en "obéissance" a un maitre, en "humilité" devant la tradition. Le sujet croit
progresser spirituellement alors qu'il régresse psychologiquement, retrouvant les
positions de dépendance de l'enfance sans les reconnaitre comme telles.

Cette confusion est tragique et peut avoir des conséquences dévastatrices. Car laou il y
a régression, il y a vulnérabilité a l'emprise, ouverture aux manipulations, possibilité de
dérives sectaires. Le sujet en position infantile est prét a tout accepter d'une figure
d'autorité idéalisée : c'est la porte ouverte a tous les abus de pouvoir.

6.3 Soumission pathologique et prises de pouvoir

Il faut insister sur ce point crucial : la vraie ouverture spirituelle ne soumet pas. Elle ne
demande pas l'obéissance aveugle, l'abandon du discernement, la remise de soi a une
autorité extérieure. Au contraire, elle appelle a la responsabilité, a la liberté, a la capacité
de répondre en premiére personne de ses choix.

Lorsqu'une démarche spirituelle exige la soumission inconditionnelle, le renoncement
au jugement critique, l'acceptation sans discussion des directives d'un maitre ou d'un
gourou, il ne s'agit plus de spiritualité mais de manipulation. La confusion entre le
dépouillement authentique (renoncement a l'ego) et la dépossession pathologique
(perte d'autonomie) est le piege majeur dans lequel tombent de nombreux chercheurs
spirituels.

Les structures sectaires jouent précisément sur cette confusion. Elles promettent ['éveil,
la libération, le dépassement de l'ego, tout en mettant en place des mécanismes
d'emprise qui détruisent ['autonomie du sujet. Elles présentent l'infantilisation comme
"humilité", la soumission comme "abandon spirituel", la perte de discernement comme
"foi".

Le critere de distinction est pourtant simple : une démarche spirituelle authentique rend
plus libre, plus responsable, plus capable de penser par soi-méme et de se tenir debout
dans sa singularité. Elle ne crée pas de dépendance mais libere. Elle n'exige pas

14



['obéissance mais appelle a la co-responsabilité. Elle ne diminue pas le sujet mais le fait
grandir en humanité.

6.4 La bypasse spirituelle : éviter la confrontation

Un autre danger du court-circuit thérapeutique est 'instrumentalisation par le spirituel.
Il s'agit d'utiliser les concepts, pratiques ou expériences spirituelles pour éviter de se
confronter a ses problemes psychologiques, a ses conflits relationnels, a ses
responsabilités concretes.

Le sujet fuit dans le spirituel pour ne pas affronter ses tensions familiales, ses difficultés
professionnelles, ses échecs amoureux. Il cultive le détachement pour ne pas ressentir
sa colere légitime, pratique le pardon pour ne pas poser de limites, invoque l'acceptation
pour ne pas lutter contre l'injustice. Sous couvert de sagesse spirituelle, c'est l'évitement
qui se perpétue.

Le test ici aussi est simple : ma spiritualité me rend-elle plus capable d'affronter les
conflits, de dire non quand il le faut, de me battre pour ce qui est juste ? Ou me sert-elle
a fuir les confrontations nécessaires, a éviter les tensions inévitables de la vie
relationnelle ? Une spiritualité qui me détournerait de mes responsabilités concrétes au
nom d'une transcendance illusoire serait une fuite, non une ouverture.

7. La dimension éthique comme cceur de la spiritualité

7.1 Spiritualité et éthique : un seul mouvement

Nous l'avons maintenant établi : l'ouverture spirituelle n'est pas en plus de l'ouverture
éthique, elle est cette ouverture éthique. Se tenir dans l'ouvert, c'est se tenir disponible
a l'appel de l'autre. Le souffle qui circule nous relie avant de nous singulariser. Le
dépouillement kénotique se vérifie dans la capacité d’accueillir.

Il n'y a donc pas d'un coté une spiritualité qui concernerait mon rapport a l'absolu, au
transcendant, a l'infini, et de l'autre une éthique qui réglerait mes rapports aux autres
humains. Comme Levinas l'a magistralement montré, l'infini ne se donne que dans le
visage d'autrui. C'est dans la relation éthique, et nulle part ailleurs, que s'ouvre la
dimension de la transcendance.

15



Des lors, toute spiritualité qui prétendrait court-circuiter 'éthique, qui chercherait une
relation directe avec le divin sans passer par la médiation de la responsabilité envers
autrui, serait une illusion, voire une imposture. On ne peut prétendre aimer Dieu (ou le
Tout, ou l'Absolu) si l'on n'aime pas concrétement les humains qui nous entourent.

7.2 Le critére de vérification : la transformation relationnelle

Le critére de vérité de toute démarche spirituelle se trouve donc dans la transformation
effective de nos relations concretes : accueillir, accepter, reconnaitre.

Ces questions, apparemment banales, sont en réalité décisives. Elles constituent le test
de réalité qui permet de distinguer ['authentique du factice, le véritable travail spirituel
de l'illusion narcissique. Une spiritualité qui ne transformerait pas ma facon d'étre avec
les autres, qui ne m'ouvrirait pas davantage a leur altérité, qui ne me rendrait pas plus
humain, serait vaine.

La qualité de l'attention a autrui, la capacité de présence dans la rencontre, la
disponibilité concréte face aux demandes, la patience dans l'écoute, la compassion
(l'empathie) devant la souffrance : voila les vrais fruits d'un travail spirituel authentique.
Non pas des expériences extraordinaires, des états de conscience modifiés, des
illuminations spectaculaires, mais la transformation humble et continue de notre
capacité d'aimer.

7.3 Justice et compassion : les deux piliers

Cette dimension éthique comporte deux aspects inséparables : la justice et la
compassion. D'un coté, l'exigence de justice : reconnaitre le droit de ['autre, défendre les
opprimés et les exclus, lutter contre les structures d'injustice. De l'autre, la compassion
: de se laisser affecter sans s’y perdre par la souffrance d'autrui sans se protéger derriére
un détachement illusoire.

« Etre présent, c’est &tre prét a et prés de » (Francois Fedier)

Une spiritualité purement compassionnelle sans exigence de justice risquerait de se
complaire dans la charité paternaliste sans remettre en cause les structures
oppressives. A linverse, une éthique purement juridique sans dimension
compassionnelle risquerait de durcir dans la rigidité moraliste. L'authentique ouverture
spirituelle tient ensemble ces deux dimensions : elle se laisse bouleverser par la

16



souffrance de l'autre (compassion) et elle agit pour transformer les conditions qui
produisent cette souffrance (justice).

Boucle de

TU régulation

Le Triangle Un autre Je des
Ethique conflits et

Tu peux _de la
Toi aussi violence
Le pdle « JE »: « JE » suis (alter ego_\

libre, donc, j'agis S

D’aprés Paul Ricoeur

-le pole «tu»:je
reconnais en I'autre
d’abord un moi-méme
(a.h’:e? %go) mais aussi son . Les lois de
altérité »: « JE » reconnais . g
taliberté, j’assume mon repartition
« JE » pour que tu puisses : La justice
étre « TOI »

-Lepdle «Ils » : La D . !
morale instituée toujours, Je peux ce RIESESTE 1, faut,
déjala Je fais Je dois:

- Les régles de répartition JE (SOD) Luniversali Médiation de la régle

et de production dans
T'institution : la justice

1Le triangle ethique d'aprés Paul Ricoeur

C'est pourquoi les grandes figures spirituelles de I'humanité ont toujours été des figures
éthiques et politiques : Gandhi, Martin Luther King, le Dalai-Lama, Mere Teresa,
Desmond Tutu, Thich Nhat Hanh. Leur spiritualité ne les a pas retirés du monde : elle les
a rendus plus présents, plus actifs, plus engagés dans la transformation concréete des
conditions de vie de leurs contemporains.

8. Se tenir dans l'ouvert : une spiritualité sobre apres le
désencombrement

8.1 Apres le travail thérapeutique : la disponibilité

Une fois accompli le nécessaire travail thérapeutique, une fois désencombrés de nos
pathologies majeures (tout en sachant qu'on ne l'est jamais compléetement), nous
devenons capables d'une ouverture plus authentique. Non plus une ouverture qui
projette inconsciemment nos fantasmes sur l'autre, mais une disponibilité réelle a ce qui
vient, a celui qui surgit.

17



Cette disponibilité ne signifie pas passivité. Elle est au contraire une forme d'activité
paradoxale : 'activité de l'accueil, la vigilance de l'attention, 'éveil a ce qui se présente.
Maldiney parle magnifiquement de cette position existentielle ou le sujet se tient aux
aguets, non pas dans l'attente anxieuse mais dans l'ouverture confiante au surgissement
de l'événement.

Apres le désencombrement, la vie spirituelle peut commencer véritablement : non plus
comme accumulation d'expériences ou de pratiques, mais comme mode d'existence
caractérisé par cette disponibilité permanente. Disponibilité a ce qui se donne dans la
nature, dans l'art, dans la rencontre, dans l'ordinaire du quotidien transfiguré par
l'attention.

8.2 La sobriété spirituelle

Cette spiritualité mature se caractérise par sa sobriété. Fini l'inflation des pratiques, la
consommation spirituelle, l'accumulation d'expériences. Il s'agit désormais de se tenir
simplement dans l'ouvert, sans chercher a posséder, a maitriser, a garantir quoi que ce
soit.

La sobriété spirituelle est refus de toute possession : possession de savoirs spirituels,
possession d'expériences, possession de certitudes. Elle est acceptation radicale du
non-savoir, de l'incertitude, de la précarité. Comme l'enseigne Eckhart, il faut accepter
de ne rien avoir, y compris spirituellement.

Cette sobriété n'est pas pauvreté au sens d'un manque : c'est au contraire une richesse
paradoxale, celle de l'ouverture infinie. En ne possédant rien, on s'ouvre a tout. En ne
sachant rien, on reste disponible a l'apprentissage continu. En n‘ayant aucune garantie,
on vit dans la confiance existentielle.

8.3 L'ouverture comme mode d'existence relationnel

Se tenir dans l'ouvert n'est donc pas une expérience ponctuelle, un état a atteindre, un
but a poursuivre. C'est un mode d'existence, une maniere d'étre-au-monde caractérisée
par la disponibilité permanente a ce qui vient, a celui qui surgit. C'est vivre dans l'accueil
plutdt que dans la maitrise, dans la réceptivité plutét que dans le projet.

Cette ouverture est essentiellement relationnelle. Elle se vérifie d'abord dans la qualité
de nos relations humaines : sommes-nous capables de vraie présence a l'autre ?

18



Pouvons-nous écouter sans projeter nos attentes ? Savons-nous accueillir la différence
sans la réduire ? Acceptons-nous d'étre transformés par la rencontre ?

Cette disponibilité est précisément ce que Maldiney nomme le transpassible : la capacité
maintenue éveillée d'étre affecté, bouleversé, transformé par ce qui surgit. Non pas une
passivité subie, mais une activité de l'accueil, une vigilance de l'attention, une ouverture
qui se tient disponible sans se fermer dans ses protections habituelles.

Mais elle s'étend a toute notre relation au réel : aux événements qui surviennent, aux
situations qui nous déstabilisent, aux imprévus qui déjouent nos plans. Se tenir dans
l'ouvert, c'est vivre dans l'acceptation active (non résignée) de ce qui advient, dans la
confiance que méme ce qui semble négatif peut nous ouvrir, nous transformer, nous faire
grandir.

8.4 Le critére ultime : se laisser bousculer

Revenons une derniére fois au critére lévinassien qui traverse tout cet article : la capacité
de se laisser bousculer par l'autre. C'est la le test ultime de toute spiritualité. Ai-je
développé une forteresse spirituelle qui me protége des interpellations, ou suis-je
devenu plus vulnérable, plus poreux, plus capable d'étre dérangé ?

Une spiritualité qui me rendrait imperméable a la critique, indifférent a la souffrance,
détaché des urgences du monde, serait fausse. Elle ne serait que le dernier rempart de
l'ego qui refuse sa finitude et sa vulnérabilité. A l'inverse, la vraie maturité spirituelle se
reconnait a une vulnérabilité assumée, a une ouverture qui accepte d'étre blessée,
affectée, transformeée.

Se laisser bousculer ne signifie pas étre ballotté par tous les vents, perdre son centre,
devenir manipulable. C'est au contraire, depuis un centre stable (acquis par le travail
thérapeutique), accepter que l'autre puisse me remettre en question, me faire voir mes
angles morts, m'obliger a évoluer. C'est vivre dans la tension féconde entre enracinement
et ouverture, stabilité et transformation.

Conclusion

La spiritualité authentique n'est pas un "supplément d'ame", encore moins un refuge
narcissique ou une fuite du monde. Elle est un mouvement radical de dépouillement qui
ouvre a l'altérité. Du latin spiritus qui désigne le souffle partage, a la phénoménologie de

19



l'ouvert chez Marion et Maldiney, en passant par la kénose chrétienne et le sermon
d'Eckhart sur les pauvres en esprit, se dessine une méme exigence : se vider pour
accueillir l'autre.

Se tenir dans l'ouvert, ce n'est jamais cultiver une intériorité close. C'est se rendre
disponible a ce qui vient, a celui qui surgit, a l'altérité qui dérange et transforme. C'est
accepter que le souffle ne soit rien d'étant que l'on pourrait posséder, mais mouvement
de dévoilement qui nous traverse et nous relie.

Mais ce chemin ne peut faire ['économie d'un travail thérapeutique préalable. Sans
désencombrement de nos pathologies, nous risquons la régression infantile, la
soumission a des prises de pouvoir, l'utilisation outilitaire de la spiritualité qui évite la
confrontation nécessaire. Une spiritualité qui court-circuiterait ce travail psychologique
serait non seulement inefficace mais dangereuse, ouvrant la porte a toutes les
manipulations. L'exemple du bouddhisme occidental, qui trahit souvent l'enseignement
du Kalama Sutta en cultivant la soumission a l'autorité des maitres plutot que
['autonomie critique, illustre ces dérives possibles.

Le critére décisif que nous propose Levinas est aussi simple que radical : suis-je capable
de me laisser bousculer par l'autre ? Toute spiritualité qui me referme sur mes
certitudes, qui me rend imperméable a la critique, qui me constitue en sage invulnérable,
est une imposture. La vraie maturité spirituelle se reconnait a la vulnérabilité, a la
porosité, a la capacité d'étre dérangé, interpellé, transformé par celui qui surgit face a
moi.

Enfin, la dimension éthique n'est pas une conséquence de la spiritualité : elle en est le
coeur méme. L'ouverture spirituelle est ouverture éthique. Elle se vérifie dans la
transformation concrete de nos relations, dans notre capacité croissante d'attention,
d'écoute, de compassion, de justice. Une spiritualité sans éthique est vaine ; une éthique
sans ouverture spirituelle risque la rigidité. Il faut tenir ensemble ces deux dimensions.

Se tenir dans l'ouvert, c'est accepter que l'autre me déposséde de mes assurances. C'est
vivre le paradoxe d'une pauvreté qui est richesse : vide de soi, plein de l'autre. Le souffle
(spiritus) circule, traverse, ne s'arréte jamais : il est le mouvement méme de la rencontre,
de l'échange, de la vie partagée. Une spiritualité digne de ce nom transforme notre
capacité d'aimer, d'accueillir, de servir. Elle nous rend plus humains, plus présents, plus
responsables. Sans cela, ce n'est effectivement que du vent.

20



Présentation des auteurs

Emmanuel Levinas (1906-1995) : Philosophe francais d'origine lituanienne, Levinas est
['un des penseurs majeurs du XXe siecle. Rescapé de la Shoah, son ceuvre est marquée
par la question éthique fondamentale : la responsabilité envers l'autre. Dans Totalité et
Infini (1961) et Autrement qu'étre ou au-dela de l'essence (1974), il développe une
phénoménologie de l'altérité ou le visage d'autrui apparait comme épiphanie qui me
convoque a la responsabilité avant toute décision de ma part. Pour Levinas, l'éthique
précede l'ontologie : avant de me demander ce qu'est ['étre, je suis déja responsable de
l'autre. Cette primauté de l'éthique et la notion d'étre "pris en otage" par autrui
constituent le cceur de sa pensée.

Jean-Luc Marion (1946-) : Philosophe et théologien francais, membre de ['Académie
francaise, Marion est l'une des figures majeures de la phénoménologie contemporaine.
Il développe une "phénoménologie de la donation" qui pense le phénomeéne non plus a
partir de la constitution par le sujet, mais a partir de ce qui se donne. Son concept de
"phénomeéne saturé" décrit ce qui excéde toute intention, toute attente, tout cadre
conceptuel préalable. Parmi ses ceuvres majeures : Réduction et donation (1989), Etant
donné (1997), De surcroit (2001). Sa pensée dialogue avec la théologie, notamment dans
Dieu sans l'étre (1982).

Henri Maldiney (1912-2013) : Philosophe et psychiatre francais, Maldiney a développé
une pensée originale a la croisée de la phénoménologie, de l'esthétique et de la
psychopathologie. Ses concepts de "transpossible" et "transpassible" nomment la
structure de l'existence authentique : le transpossible désigne ce qui excede
radicalement notre horizon de possibilités, tandis que le transpassible nomme la
disponibilité a étre affecté par ce qui surgit. Dans Penser ['homme et la folie (1991) et
L'art, l'éclair de ['étre (1993), il pense la rencontre avec l'ceuvre d'art et avec autrui
comme événement qui nous ouvre au-dela de nos projets. Son approche de la
psychopathologie insiste sur l'importance de l'ouverture existentielle et de la capacité
de résonance au monde, cette disponibilité transpassible qui caractérise l'existence
éveillée.

Maitre Eckhart (v. 1260-1328) : Dominicain, théologien et mystique allemand, Eckhart
est l'une des figures les plus importantes de la mystique rhénane. Préchant en langue

21



vernaculaire, il développe une pensée paradoxale du détachement (Abgeschiedenheit)
et de la "pauvreté en esprit" qui va jusqu'a renoncer au désir méme de Dieu. Son sermon
Beati pauperes spiritu pousse la logique du dépouillement kénotique a son point extréme
. il faut se vider non seulement de tout avoir et de tout savoir, mais de tout vouloir, y
compris du vouloir spirituel lui-méme. Condamné pour hérésie (bien que la sentence soit
controversée), Eckhart a profondément influencé la philosophie allemande (de Nicolas
de Cues a Heidegger) et continue d'étre une référence majeure pour la pensée du
dépouillement spirituel.

22



Glossaire

Alétheia : Terme grec signifiant "vérité" au sens de "dévoilement", "non-occultation".
Pour Heidegger, l'aletheia désigne le mouvement par lequel l'étre se manifeste, se
dévoile, sans pour autant devenir un étant présent et disponible a la saisie.

Bypasse spirituelle (Spiritual bypassing) : Concept développé par le psychothérapeute
John Welwood désignant ['usage de pratiques ou de concepts spirituels pour éviter de
se confronter a ses problémes psychologiques, ses responsabilités concrétes ou ses
conflits relationnels non résolus.

Dépouillement : Traduction francaise de kenosis. Mouvement par lequel le sujet se vide
de ce qui l'encombre (possessions, attachements, représentations, volontés propres)
pour devenir disponible a ce qui se donne. Le dépouillement n'est pas perte mais
libération, non pas diminution mais ouverture.

Détachement (Abgeschiedenheit) : Chez Maitre Eckhart, attitude spirituelle consistant a
se détacher non seulement des biens matériels mais de toute volonté propre, y compris
de la volonté spirituelle elle-méme. Le détachement radical vise un état de pauvreté
totale ou l'ame ne possede rien, ne veut rien, ne sait rien.

Donation : Dans la phénoménologie de Marion, mode de manifestation du phénomeéne
qui se donne a partir de lui-méme, depuis sa propre initiative, sans étre constitué par
l'intention du sujet. La donation s'oppose a la représentation qui rameéne le phénoméne
aux cadres préalables du sujet.

Kalama Sutta : Texte bouddhique (Anguttara Nikaya 3.65) dans lequel le Bouddha
enseigne aux habitants du village de Kesaputta (les Kalamas) a ne pas accepter un
enseignement sur la base de l'autorité, de la tradition ou de la réputation, mais a le
vérifier par l'observation, l'analyse et ses effets bénéfiques. Ce texte pose le principe de
['autonomie critique comme fondement de la démarche spirituelle authentique.

Kénose (Kenosis) : Terme grec signifiant "vidage", "anéantissement", "dépouillement".
Dans le christianisme, désigne le mouvement par lequel le Christ se vide de sa condition
divine pour prendre la condition humaine (Philippiens 2, 6-7). Plus généralement,
paradigme du mouvement spirituel de dépouillement de soi pour faire place a l'autre.

Narcissisme spirituel : Attitude consistant a utiliser la spiritualité pour renforcer l'ego
plutdt que pour le dépouiller. Se caractérise par la recherche de reconnaissance, la

23



comparaison avec les autres, l'accumulation d'expériences extraordinaires, la
constitution d'une identité spirituelle distinctive.

Ouvert (das Offene) : Dimension d'ouverture, de disponibilité, d'exposition a ce qui vient.
L'ouvert n'est pas un espace vide mais la structure méme de l'existence authentique qui
se tient disponible au surgissement de l'altérité, de l'événement, du transpossible.

Pauvreté en esprit : Attitude spirituelle décrite par Maitre Eckhart dans son sermon
Beati pauperes spiritu. Ne désigne pas seulement le renoncement aux biens matériels
mais un dépouillement radical de toute volonté, tout savoir, tout avoir. L'homme vraiment
pauvre en esprit ne posseéde méme pas de place en lui pour Dieu.

Percée (Durchbruch) : Chez Eckhart, moment ou, dans la pauvreté radicale, le fond de
['ame et le fond de Dieu se révelent identiques. La percée n'est pas acquisition de
quelque chose mais découverte d'une unité originaire au-dela de toute distinction sujet-
objet.

Phénoméne saturé : Concept de Jean-Luc Marion désignant un phénomeéne qui
déborde, excéde, sature les catégories et capacités de réception du sujet. Le phénoméne
saturé se donne avec une telle intensité qu'il ne peut étre constitué, maitrisé, ou méme
entierement percu par le sujet. Le visage d'autrui en est ['exemple privilégié.

Pneuma : Terme grec signifiant "souffle", "air", "esprit", "vent". Avec spiritus en latin,
désigne le mouvement vivifiant qui traverse les étres, qui ne se laisse pas saisir mais se
manifeste dans ses effets. Racine étymologique de "pneumatologie" (théologie de
['Esprit Saint).

Régression : En psychologie, retour a des modes de fonctionnement psychiques
antérieurs, genéralement infantiles. Dans le contexte spirituel, désigne le retour a des
positions de dépendance infantile déguisées en "abandon spirituel" ou "obéissance" a
une autorité.

Spiritus : Terme latin signifiant "souffle", "respiration", "esprit", "vent". Racine
étymologique de "spiritualité". Désigne ce qui n'est pas substance mais mouvement, ce
qui traverse et anime sans se laisser posséder.

Transpossible : Concept d'Henri Maldiney désignant ce qui excede radicalement
['horizon de nos possibilités. Non pas simplement l'impossible qui nie nos possibilités,
mais ce qui les déborde et les reconfigure en ouvrant des dimensions insoupconnées de

24



l'existence. L'événement transpossible ne vient pas accomplir un projet : il bouleverse le
champ méme du projet.

Transpassible : Néologisme de Maldiney désignant la capacité d'étre affecté par le
transpossible. Le transpassible nomme cette disponibilité radicale a étre bouleversé,
transformé, reconfiguré par ce qui surgit. C'est la passibilité (capacité d'étre affecté)
portée au-dela d'elle-méme. L'existence authentique se tient dans cette disponibilité
transpassible qui maintient éveillée la capacité d'étre surpris et transformé.

Visage : Chez Levinas, le visage d'autrui n'est pas l'ensemble des traits physiques mais
['épiphanie de l'autre dans sa vulnérabilité et son infinité. Le visage résiste a toute
compréhension, toute thématisation, toute maitrise. Il porte en lui l'impératif éthique :
"Tu ne tueras point", qui me convoque a la responsabilité avant toute décision.

Bibliographie sélective
Maitre Eckhart

e Sermons, trad. G. Jarczyk et P.-J. Labarriere, Paris, Albin Michel, 3 vol., 1974-
1979.
e Traités et Sermons, trad. A. de Libera, Paris, Flammarion, 1993.

Emmanuel Levinas

e Totalité et Infini. Essai sur l'extériorité, La Haye, Martinus Nijhoff, 1961 ; rééd.
Paris, Le Livre de Poche, 1990.

e Autrement qu'étre ou au-dela de l'essence, La Haye, Martinus Nijhoff, 1974 ; rééd.
Paris, Le Livre de Poche, 1990.

e Ethique et Infini. Dialogues avec Philippe Nemo, Paris, Fayard, 1982.

Jean-Luc Marion

e Dieu sans l'étre, Paris, Fayard, 1982 ; rééd. PUF, "Quadrige", 2013.

e Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie,
Paris, PUF, 1989.

e Etant donné. Essai d'une phénoménologie de la donation, Paris, PUF, 1997.

e De surcroit. Etudes sur les phénomeénes saturés, Paris, PUF, 2001.

25



Henri Maldiney

e Regard Parole Espace, Lausanne, L'Age d'Homme, 1973 ; rééd. 1994.
e Penser 'lhomme et la folie, Grenoble, Jérome Millon, 1991.
e [L'art, I'éclair de l'étre, Seyssel, Comp'Act, 1993.

Sur la spiritualité et la kénose

e BALTHASAR Hans Urs von, La Gloire et la Croix, Paris, Aubier, 4 vol., 1965-1983.

e BOUYER Louis, Mystique. Essai sur l'histoire d'un mot, dans La Vie spirituelle,
Supplément 9, 1949, p. 3-23.

e CAPELLE Philippe (dir.), Phénoménologie et théologie, Paris, Cerf, 2001.

Sur Levinas et l'altérité

e ROLLAND Jacques, Parcours de l'autrement. Lecture d'Emmanuel Levinas, Paris,
PUF, 2000.

Sur Marion et la phénoménologie de la donation

e GREISCH Jean, Le Buisson ardent et les Lumieres de la raison. L'invention de la
philosophie de la religion, Paris, Cerf, 3 vol., 2002-2004.

e JANICAUD Dominique, Le tournant théologique de la phénoménologie francaise,
Combas, L'Eclat, 1991.

Sur Maldiney

e CHARBONNIER Alexandre, Henri Maldiney. Penser plus avant, Paris, Hermann,
2014.

e DASTUR Francoise, A la naissance des choses. Art, poésie et philosophie, Chatou,
Les Editions de la Transparence, 2005.

Sur Maitre Eckhart

e DE LIBERA Alain, Introduction a la mystique rhénane, Paris, O.E.I.L., 1984.

e JARCZYK Gwendoline et LABARRIERE Pierre-Jean, Maitre Eckhart ou ['empreinte
du désert, Paris, Albin Michel, 1995.

e SCHURMANN Reiner, Maitre Eckhart ou la joie errante, Paris, Planéte, 1972.

Sur les dérives contemporaines de la spiritualité

e COURTOIS Robert, La quéte spirituelle au temps du narcissisme, Paris, Cerf, 2019.

26



27



