
0 

 

23/10/2025 

 

  

Quand la spiritualité devient fuite : 
anatomie d’une illusion 

      

Lucien Lemaire 
      

 



1 

 

Table des matières 

Abstract ............................................................................................................................................... 3 

Introduction ........................................................................................................................................ 4 

1. L'étymologie comme point de départ : le souffle et le dévoilement ............................................ 4 

1.1 Spiritus et Pneuma : le mouvement originaire ........................................................................ 4 

1.2 Le souffle comme partage ........................................................................................................ 5 

2. Se tenir dans l'ouvert : phénoménologie de la disponibilité ......................................................... 5 

2.1 Marion et la donation : accueillir ce qui se donne ................................................................... 5 

2.2 Maldiney : le transpassible comme disponibilité .................................................................... 6 

2.3 L'ouvert n'est pas un espace vide : il est ouverture à l'autre .................................................. 6 

3. Levinas : l'autre comme ouverture par excellence ....................................................................... 7 

3.1 Le visage et sa résistance......................................................................................................... 7 

3.2 Se laisser bousculer : le critère décisif .................................................................................... 7 

3.3 Le visage et l'impératif éthique ................................................................................................ 8 

4. La kénose chrétienne : le paradigme du dépouillement pour l'autre .......................................... 8 

4.1 Le mouvement kénotique : se vider pour faire place .............................................................. 8 

4.2 Maître Eckhart et la pauvreté en esprit ................................................................................... 9 

4.3 Le vide kénotique comme disponibilité à l'autre .................................................................... 9 

5. Le piège du mot valise : spiritualités illusoires et refermées sur soi ......................................... 10 

5.1 L'inflation sémantique et ses dangers ................................................................................... 10 

5.2 Le narcissisme spirituel : l'ego déguisé ................................................................................. 10 

5.3 Le cas du bouddhisme occidental : oubli de l'autonomie critique ....................................... 11 

5.4 Le critère décisif : l'ouverture à l'autre .................................................................................. 12 

6. La nécessité du désencombrement thérapeutique .................................................................... 13 

6.1 Les écrans psychopathologiques ........................................................................................... 13 

6.2 Les dangers de la régression .................................................................................................. 13 



2 

 

6.3 Soumission pathologique et prises de pouvoir ..................................................................... 14 

6.4 La bypasse spirituelle : éviter la confrontation ..................................................................... 15 

7. La dimension éthique comme cœur de la spiritualité ................................................................ 15 

7.1 Spiritualité et éthique : un seul mouvement ......................................................................... 15 

7.2 Le critère de vérification : la transformation relationnelle ................................................... 16 

7.3 Justice et compassion : les deux piliers ................................................................................ 16 

8. Se tenir dans l'ouvert : une spiritualité sobre après le désencombrement ............................... 17 

8.1 Après le travail thérapeutique : la disponibilité .................................................................... 17 

8.2 La sobriété spirituelle ............................................................................................................. 18 

8.3 L'ouverture comme mode d'existence relationnel ................................................................ 18 

8.4 Le critère ultime : se laisser bousculer .................................................................................. 19 

Conclusion ........................................................................................................................................ 19 

Présentation des auteurs ................................................................................................................. 21 

Glossaire ........................................................................................................................................... 23 

Bibliographie sélective ..................................................................................................................... 25 

 



3 

 

Abstract 

Cet article interroge le terme "spiritualité" devenu mot valise dans le discours 

contemporain, en proposant un retour à son étymologie (spiritus/pneuma) et à sa 

signification phénoménologique. À partir de l'analyse du souffle comme ce qui relève du 

dévoilement et "n'est rien d'étant", nous montrons que l'authentique expérience 

spirituelle consiste à "se tenir dans l'ouvert". Cette ouverture, loin d'être un repli 

contemplatif, désigne d'abord l'ouverture à l'altérité, à autrui. En mobilisant les pensées 

de Marion, Maldiney (particulièrement son concept de transpassible comme disponibilité 

à être affecté) et surtout Levinas, nous établissons que le critère décisif d'un véritable 

travail spirituel réside dans la capacité de se laisser bousculer par l'autre. La kénose 

chrétienne et le sermon de Maître Eckhart sur les "pauvres en esprit" illustrent ce 

mouvement de dépouillement qui rend possible la rencontre authentique. Cependant, 

ce chemin exige d’etre au clair avec soi-même : sans désencombrement, sans 

acceptation et élaboration  de ses pathologies, le sujet risque la régression, l'illusion ou 

la soumission aux prises de pouvoir. L'exemple du bouddhisme occidental, qui oublie 

souvent l'enseignement du Kalama Sutta sur l'autonomie critique, illustre ces dérives. La 

dimension éthique constitue ainsi le cœur et le critère de vérification de toute spiritualité 

authentique. 

Mots-clés : spiritualité, ouverture, altérité, kénose, dépouillement, phénoménologie, 

éthique, Levinas, Marion, Maldiney, transpassible, Maître Eckhart, régression, thérapie, 

bouddhisme, Kalama Sutta, autonomie critique 

 



4 

 

Introduction 

Le terme "spiritualité" connaît aujourd'hui une inflation sémantique préoccupante. 

Devenu mot valise, il recouvre indistinctement des pratiques de développement 

personnel, des thérapies alternatives, des techniques de bien-être, voire des entreprises 

de manipulation. Cette dilution sémantique masque une confusion fondamentale : entre 

spiritualité authentique et compensations psychologiques, entre ouverture véritable et 

repli narcissique, entre dépouillement et fuite dans les rituels. 

Cet article se propose de revenir aux sources étymologiques et phénoménologiques du 

spirituel pour en dégager les exigences véritables. Notre thèse centrale est double : 

d'une part, la spiritualité authentique consiste à "se tenir dans l'ouvert", c'est-à-dire dans 

une disponibilité radicale à ce qui se donne ; d'autre part, cet ouvert n'est jamais un 

espace vide mais toujours ouverture à l'autre, à l'altérité qui me bouscule et me 

transforme. Cette thèse implique deux corollaires essentiels : la nécessité d'un travail 

thérapeutique préalable pour éviter les pièges de la régression, et la primauté de la 

dimension éthique comme critère de vérification de toute démarche spirituelle. 

1. L'étymologie comme point de départ : le souffle et le 

dévoilement 

1.1 Spiritus et Pneuma : le mouvement originaire 

L'étymologie du terme "spiritualité" nous ramène au latin spiritus et au grec pneuma, 

tous deux désignant le souffle, l'air en mouvement, le vent. Cette origine n'est pas 

anecdotique : elle inscrit d'emblée le spirituel non dans l'ordre de la substance, de 

l’étant, mais dans celui du mouvement, du passage, de la circulation. Le souffle n'est pas 

une chose que l'on possède ou que l'on contemple : il est ce qui traverse, anime, vivifie. 

Cette dimension « pneumatique » s'oppose radicalement à toute réification du spirituel. 

Le souffle ne se laisse pas saisir, enfermer, objectiver. Il n'est rien d'étant : il n'appartient 

pas à la catégorie des choses présentes, disponibles à la manipulation ou à la 

possession. En termes heideggériens, le souffle relève du dévoilement (Alètheia), non de 

l'étantité (Seiendheit). Il se manifeste dans son retrait même, dans son insaisissabilité. 



5 

 

1.2 Le souffle comme partage 

Déjà dans cette étymologie se dessine une dimension relationnelle essentielle : le souffle 

circule. L'air que je respire est celui que vous respirez. Le pneuma n'est pas possession 

privée mais bien commun, atmosphère partagée. Cette structure de partage originaire 

préfigure ce que nous développerons plus loin : l'ouverture spirituelle est toujours 

ouverture à l'autre, participation à un souffle commun, une atmosphère (stimung) qui 

nous traverse et nous relie. 

Lorsque la tradition chrétienne parle de Spiritus Sanctus, elle désigne précisément ce 

mouvement de circulation, de don, de communion. L'Esprit souffle où il veut : il ne se 

laisse pas enfermer, programmer, maîtriser. Il est l'imprévisible même, le transpossible 

(Maldiney) qui surgit et déroute nos attentes. 

2. Se tenir dans l'ouvert : phénoménologie de la disponibilité 

2.1 Marion et la donation : accueillir ce qui se donne 

La phénoménologie contemporaine, particulièrement dans son courant français, a 

permis de penser rigoureusement cette structure d'ouverture propre à l'expérience 

spirituelle. Jean-Luc Marion, dans sa réflexion sur le "phénomène saturé", décrit une 

donation qui excède toute intention, tout concept préalable, toute capacité de saisie du 

sujet. 

Contrairement à l'objet constitué par la conscience intentionnelle, le phénomène saturé 

se donne en débordant les cadres de l'expérience ordinaire. Il ne se laisse pas réduire à 

mes attentes, mes catégories, mes projets. Face à lui, le sujet ne peut que s'effacer, se 

mettre en retrait, laisser advenir ce qui vient. Cette structure de la donation appelle une 

posture spécifique : non plus la maîtrise cognitive, mais la réceptivité, l'accueil, la 

disponibilité. 

Se tenir dans l'ouvert, selon Marion, c'est renoncer à la position de surplomb du sujet 

constituant pour accepter d'être constitué, affecté, transformé par ce qui se donne. C'est 

passer de la représentation (qui ramène le phénomène à mes cadres) à l'accueil (qui se 

laisse bouleverser par l'excès de la donation). 



6 

 

2.2 Maldiney : le transpassible comme disponibilité 

Henri Maldiney radicalise cette pensée de l'ouverture en articulant deux concepts 

décisifs : le "transpossible" et le "transpassible". Ces néologismes, loin d'être de simples 

jeux de mots, nomment la structure même de l'existence authentique. 

Le transpossible désigne ce qui excède non seulement nos possibilités actuelles, mais 

notre horizon même de possibilités. Il ne s'agit pas simplement de ce que je ne peux pas 

(encore) faire, mais de ce qui déborde radicalement mon champ d'anticipation et de 

projet. L'événement transpossible est celui qui me prend par surprise, qui défait mes 

attentes, qui ouvre en moi des dimensions insoupçonnées. Il ne vient pas compléter mes 

possibilités : il les excède et les reconfigure. 

Mais le transpossible appelle nécessairement le transpassible. Si quelque chose peut 

excéder mes possibilités et m'ouvrir au-delà de mon horizon, c'est que je suis capable 

d'être affecté, touché, transformé par ce qui vient. Le transpassible nomme cette 

capacité d'être affecté qui rend possible l'ouverture au transpossible. C'est la passibilité 

portée au-delà d'elle-même : non pas simplement la capacité de souffrir ou de recevoir, 

mais la disponibilité radicale à être bouleversé, reconfiguré par ce qui surgit. 

L'existence authentique, pour Maldiney, réside dans cette disponibilité transpassible. Se 

tenir dans l'ouvert, c'est maintenir éveillée en soi cette capacité d'être affecté par 

l'événement qui vient, par l'autre qui surgit, par le transpossible qui défait nos cadres. Ce 

n'est pas une passivité : c'est au contraire l'activité la plus haute, celle qui consiste à se 

rendre disponible, à ne pas se fermer dans ses habitudes, ses certitudes, ses protections. 

Cette structure du transpassible est décisive pour comprendre l'expérience spirituelle : 

celle-ci n'est jamais l'accomplissement d'un projet préétabli, l'actualisation d'une 

potentialité déjà présente. Elle est irruption, rupture, bouleversement. Elle exige que je 

reste disponible à être affecté, transformé, ouvert par ce qui vient. La spiritualité 

authentique est donc exercice de cette disponibilité transpassible : maintenir vivante en 

soi la capacité d'être surpris, dérangé, bouleversé. 

2.3 L'ouvert n'est pas un espace vide : il est ouverture à l'autre 

Mais il serait gravement trompeur de comprendre cet "ouvert" comme un espace vide, 

une intériorité close où le sujet contemplerait ses expériences. L'ouvert authentique est 



7 

 

toujours ouverture à, et d'abord ouverture à l'autre. Ce point est crucial et doit être établi 

fermement. 

Lorsque Marion parle de phénomène saturé, son exemple privilégié est le visage d'autrui. 

Lorsque Maldiney évoque le transpossible, il pense d'abord à la rencontre qui me 

déroute, à l'événement qui surgit de l'extérieur et bouleverse mes coordonnées. L'ouvert 

n'est pas un dedans élargi : c'est l'exposition au dehors, à l'altérité qui vient. 

Cette précision est d'autant plus nécessaire que les dérives contemporaines de la 

"spiritualité" la transforment précisément en exploration narcissique d'une intériorité 

fantasmée. Or, se tenir dans l'ouvert, c'est exactement l'inverse : c'est sortir de soi, 

s'exposer à ce qui me dépasse, accepter d'être affecté par ce qui n'est pas moi. 

3. Levinas : l'autre comme ouverture par excellence 

3.1 Le visage et sa résistance 

C'est Emmanuel Levinas qui a pensé avec la plus grande radicalité cette primauté de 

l'altérité dans la structure même de l'ouverture. Pour Levinas, l'autre n'est pas un objet 

parmi d'autres dans le monde, un étant que je pourrais connaître, comprendre, maîtriser. 

L'autre est ce qui résiste absolument à toute thématisation, à toute prise. 

Le visage d'autrui, dans sa nudité et sa vulnérabilité, s'impose à moi sans que je puisse 

le réduire à mes catégories. Il me regarde, me convoque, me met en question avant toute 

compréhension. Ce regard n'est pas un phénomène que j'observe : c'est une 

interpellation qui me décentre, qui me dépossède de ma position souveraine. 

Le visage, pour Levinas, est "épiphanie" : manifestation qui excède toute phénoménalité 

ordinaire. Il se donne dans sa hauteur, dans son infinité, dans son irréductibilité à toute 

saisie. Face au visage, je ne peux que répondre, me tenir responsable, accueillir ce qui 

me dépasse absolument. 

3.2 Se laisser bousculer : le critère décisif 

C'est ici que se trouve le critère décisif de toute spiritualité authentique. Levinas ne cesse 

de le répéter : l'autre me "prend en otage", me "persécute" (au sens positif), ne me laisse 

pas tranquille. La vraie rencontre n'est jamais paisible contemplation : elle est 

bouleversement, remise en question, dépossession de mes certitudes. 



8 

 

Se laisser bousculer par l'autre : voilà le test de vérité de toute démarche spirituelle. 

Suis-je capable d'accepter que l'autre dérange mes habitudes, conteste mes évidences, 

m'oblige à sortir de mes cadres ? Ou bien ma "spiritualité" me sert-elle précisément à 

me protéger de ce bousculement, à me constituer une forteresse intérieure imperméable 

à l'interpellation d'autrui ? 

Une spiritualité qui me rendrait moins capable d'écoute, moins disponible à la critique, 

moins ouvert au désaccord, serait non seulement inauthentique mais dangereuse. Elle 

ne serait que le nouveau masque d'un narcissisme qui refuse la véritable altérité. À 

l'inverse, la maturité spirituelle se reconnaît à la capacité croissante de se laisser 

affecter, transformer, dérouter par celui qui surgit face à moi. 

3.3 Le visage et l'impératif éthique 

Cette structure de l'interpellation par autrui n'est pas seulement cognitive ou 

existentielle : elle est immédiatement éthique. Le visage, dans sa nudité et sa 

vulnérabilité, porte en lui l'impératif : "Tu ne tueras point". L'autre m'assigne à la 

responsabilité avant toute décision de ma part. 

C'est pourquoi, pour Levinas, l'éthique précède l'ontologie. Avant de me demander ce 

qu'est l'être, je suis déjà convoqué par l'autre, déjà responsable de lui. Cette 

responsabilité n'est pas un choix : elle est la structure même de ma subjectivité, 

constituée dans et par l'exposition à l'autre. 

Dès lors, toute spiritualité qui ferait l'économie de cette dimension éthique, qui 

chercherait une "élévation" ou une "illumination" sans passer par la responsabilité 

concrète envers autrui, serait une imposture. L'ouverture spirituelle n'est rien d'autre que 

l'ouverture éthique : disponibilité à l'appel, capacité de réponse, acceptation d'être 

dérangé dans mes projets par l'urgence de l'autre. 

4. La kénose chrétienne : le paradigme du dépouillement pour 

l'autre 

4.1 Le mouvement kénotique : se vider pour faire place 

La tradition chrétienne offre avec le concept de kenosis (dépouillement, vidage) une 

figure exemplaire de cette structure d'ouverture. L'hymne de l'épître aux Philippiens (2, 



9 

 

6-7) décrit le Christ qui, "de condition divine, ne retient pas jalousement le rang qui 

l'égalait à Dieu. Mais il s'anéantit lui-même (ekenosen), prenant condition d'esclave". 

Ce mouvement kénotique n'est pas perte ou diminution : c'est abaissement volontaire, 

dépouillement actif, sortie de soi. Le Christ se vide de sa condition divine non pour se 

perdre, mais pour se donner, pour faire place à l'autre dans sa finitude et sa fragilité. La 

kénose est mouvement vers, mouvement pour : elle n'est jamais repli mais toujours 

sortie, abaissement, service. 

Le lavement des pieds (Jean 13) illustre parfaitement cette structure : le maître se met 

à genoux devant ses disciples, prend la condition du serviteur. Ce renversement n'est pas 

humiliation : c'est la manifestation même de ce qu'est l'amour, le dépouillement qui fait 

place à l'autre. 

4.2 Maître Eckhart et la pauvreté en esprit 

Maître Eckhart, dans son célèbre sermon Beati pauperes spiritu ("Bienheureux les 

pauvres en esprit"), radicalise cette logique du dépouillement jusqu'à un paradoxe 

vertigineux. Être pauvre en esprit ne signifie pas seulement renoncer aux biens 

matériels, ni même aux attachements affectifs : c'est se vider de toute volonté propre, 

de tout savoir, de tout avoir. 

"Un homme pauvre est celui qui ne veut rien, ne sait rien et n'a rien", écrit Eckhart. 

Il faut aller jusqu'à ne plus vouloir accomplir la volonté de Dieu, ne plus savoir que 

Dieu existe, ne plus avoir en soi de place pour Dieu. Cette formulation, apparemment 

blasphématoire, vise en réalité à dénoncer toute forme d'appropriation, y compris 

spirituelle. 

Car vouloir faire la volonté de Dieu, c'est encore vouloir quelque chose. Avoir en soi une 

place pour Dieu, c'est encore posséder quelque chose. Eckhart vise un dépouillement si 

radical que le sujet se vide même de son vide, renonce même à son renoncement. Dans 

cette pauvreté absolue se produit la "percée" (Durchbruch) où le fond de l'âme et le fond 

de Dieu ne font qu'un. 

4.3 Le vide kénotique comme disponibilité à l'autre 

Mais attention : ce vide n'est pas fermeture autistique ou nihilisme. Le dépouillement 

kénotique, comme la pauvreté eckhartienne, n'est jamais fin en soi. Il est condition de 



10 

 

possibilité de l'accueil véritable. On ne peut accueillir l'autre qu'à condition de faire 

place, et faire place exige de se vider de ses représentations, projections, attentes. 

Le test de la kénose authentique est simple : me rend-elle plus capable d'aimer, 

d'accueillir, de servir ? Si mon dépouillement me replie sur moi-même, me constitue en 

sage inaccessible, en contemplatif détaché des misères du monde, alors il est faux. La 

vraie pauvreté en esprit se vérifie dans la qualité de la présence à l'autre, dans la 

disponibilité concrète à celui qui surgit et demande. 

La kénose du Christ culmine dans le don de soi sur la croix : mouvement d'amour radical 

qui se donne jusqu'au bout. C'est ce paradigme kénotique qui doit inspirer toute 

démarche spirituelle authentique : non pas cultiver son intériorité, mais se vider pour 

faire place à l'altérité qui appelle. 

5. Le piège du mot valise : spiritualités illusoires et refermées sur 

soi 

5.1 L'inflation sémantique et ses dangers 

Revenons maintenant à la question  initiale : la spiritualité est devenue mot valise. Ce 

terme recouvre aujourd'hui des réalités hétérogènes, souvent contradictoires : 

méditation de pleine conscience et chamanisme new age, quête intérieure et 

développement des "potentiels", sagesse orientale et techniques de bien-être, mystique 

authentique et thérapies alternatives. 

Cette dilution n'est pas seulement conceptuelle : elle traduit une confusion profonde sur 

la nature même de l'expérience spirituelle. En multipliant les pratiques, les techniques, 

les expériences à accumuler, la spiritualité contemporaine trahit précisément ce qu'elle 

prétend chercher. À l'opposé du mouvement kénotique, elle cherche à avoir du 

spirituel, à posséder des expériences, à accumuler des états de conscience. 

5.2 Le narcissisme spirituel : l'ego déguisé 

La dérive majeure de ces spiritualités contemporaines est leur caractère profondément 

narcissique. Sous couvert de "travail sur soi", d' "évolution personnelle" ou de "quête 

intérieure", c'est souvent l'ego qui se renforce, se pare de nouvelles identifications, 

accumule de nouvelles possessions (fussent-elles "spirituelles"). 



11 

 

Le narcissisme spirituel se reconnaît à plusieurs signes : la comparaison constante avec 

les autres ("je suis plus avancé"), l'inflation de soi ("j'ai eu telle expérience 

extraordinaire"), la recherche de reconnaissance ("regardez comme je suis spirituel"), la 

constitution d'une identité spirituelle distinctive. Toutes ces attitudes trahissent que 

l'ego est resté au centre, qu'il s'est simplement trouvé de nouveaux costumes. 

Or, nous l'avons vu, l'authentique ouverture spirituelle exige précisément un 

décentrement radical. Non pas renforcer le moi, mais le dépouiller. Non pas cultiver une 

intériorité close, mais s'ouvrir à l'extériorité de l'autre. Non pas accumuler des 

expériences, mais se vider pour accueillir. 

5.3 Le cas du bouddhisme occidental : oubli de l'autonomie critique 

Le bouddhisme occidental offre un exemple particulièrement instructif des dérives que 

peut connaître une tradition spirituelle authentique lorsqu'elle est transplantée et 

réinterprétée. Non qu'il faille rejeter en bloc les apports du bouddhisme en Occident, 

mais il importe de noter comment certaines de ses appropriations contemporaines 

trahissent l'une des paroles fondatrices du Bouddha lui-même. 

Dans le Kalama Sutta, le Bouddha déclare avec une clarté remarquable : "Ne vous fiez 

pas à la tradition, même si elle est passée de génération en génération. Ne vous fiez 

pas à la rumeur, ou au fait qu'une chose a été dite souvent. Ne vous fiez pas 

simplement à l'autorité des enseignants, des anciens, ou des sages. Mais après 

observation et analyse, quand vous trouvez que quelque chose s'accorde avec la 

raison et est propice au bien et au bénéfice de tous, alors acceptez-le et vivez-le." 

Cette parole est d'une modernité stupéfiante. Elle pose comme principe fondamental 

l'autonomie critique du chercheur spirituel. Elle refuse l'argument d'autorité, même 

religieux. Elle appelle à vérifier par soi-même, à observer, à analyser, à soumettre toute 

proposition au double critère de la raison et du bien commun. C'est une invitation à la 

responsabilité intellectuelle et éthique, non à la soumission. 

Or, que constate-t-on dans une partie significative du bouddhisme occidental 

contemporain ? Précisément l'inverse : une fascination pour l'autorité des maîtres, une 

sacralisation des traditions tibétaines ou zen, une multiplication des titres (Rinpoché, 

Roshi), une tendance à l'obéissance inconditionnelle présentée comme "dévotion". Les 

scandales à répétition dans diverses communautés bouddhistes (abus de pouvoir, 



12 

 

manipulations financières, dérives sexuelles) témoignent de ce que l'oubli de 

l'enseignement du Kalama Sutta peut produire. 

Lorsque des pratiquants occidentaux, souvent éduqués et critiques dans leur vie 

professionnelle, abandonnent tout esprit critique face à un "maître" vêtu de robes, 

prennent pour vérité révélée tout ce qui vient d'Asie, ou reproduisent des structures 

hiérarchiques rigides au nom de la "transmission authentique", ils trahissent l'esprit 

même du Bouddha. Ils remplacent l'autonomie critique par la dépendance, la vérification 

personnelle par l'acceptation aveugle, la responsabilité éthique par l'obéissance. 

Cette dérive est d'autant plus ironique que le bouddhisme, dans son intention originelle, 

n'est pas une religion de la foi mais une pratique d'investigation. Le Bouddha invite à 

expérimenter par soi-même, à vérifier les enseignements dans sa propre expérience. Il 

refuse explicitement le principe d'autorité. Transformer cette invitation à l'autonomie en 

soumission à des autorités "éclairées" est un contresens majeur. 

Le critère du Kalama Sutta rejoint exactement notre propos : une spiritualité authentique 

ne demande jamais de renoncer à son jugement critique, à sa capacité d'analyse, à sa 

responsabilité éthique. Au contraire, elle les appelle et les renforce. Une pratique qui 

exigerait de "faire taire le mental", de "lâcher le mental", de "dépasser la raison" pour 

mieux accepter des enseignements non vérifiés ou des comportements éthiquement 

problématiques de la part de "maîtres", serait suspecte. 

La vraie disponibilité, la  transpassibiité, n'est pas abandon du discernement : c'est 

ouverture vigilante, critique éveillée, capacité de se laisser affecter tout en gardant son 

jugement. On peut être bouleversé par une rencontre, transformé par une pratique, 

ouvert par un enseignement, sans pour autant renoncer à vérifier si "cela s'accorde avec 

la raison et est propice au bien et au bénéfice de tous". 

5.4 Le critère décisif : l'ouverture à l'autre 

Voici donc le test décisif : ma pratique spirituelle me rend-elle plus disponible à l'autre, 

ou me replie-t-elle sur moi-même ? Suis-je devenu plus capable d'écoute patiente, 

d'attention à ce qui me dérange, d'accueil de la différence ? Ou bien ai-je développé une 

pseudo-sagesse qui me protège des interpellations, me constitue en juge serein au-

dessus des turbulences du monde ? 



13 

 

Une spiritualité qui me rendrait moins capable de me laisser bousculer par l'autre, moins 

vulnérable à la souffrance d'autrui, moins disponible aux demandes concrètes de ceux 

qui m'entourent, serait non seulement inauthentique mais dangereuse. Elle ne serait que 

le dernier avatar de l'égoïsme, déguisé en quête spirituelle. 

Les "sages" impeccables, invulnérables, retirés dans leur tour d'ivoire contemplative, 

sont des figures suspectes. La vraie maturité spirituelle ne se reconnaît pas à 

l'imperturbabilité, mais à la qualité de la présence, à la capacité d'être touché, affecté, 

bouleversé par l'autre sans se désintégrer. 

6. La nécessité du désencombrement thérapeutique 

6.1 Les écrans psychopathologiques 

Si l'ouverture authentique exige une telle disponibilité à l'altérité, il devient évident qu'on 

ne peut s'y tenir si l'on reste encombré de ses pathologies. Nos névroses, nos 

compulsions, nos mécanismes de défense, nos blessures non élaborées constituent 

autant d'écrans entre nous et l'autre. Nous ne rencontrons jamais vraiment l'autre : nous 

ne voyons que nos projections, nous ne répondons qu'à nos fantasmes, nous ne 

réagissons qu'à nos peurs. 

Le sujet névrosé voit dans l'autre son persécuteur, son sauveur, son double, son rival : 

jamais l'autre dans son altérité irréductible. Les mécanismes de défense protègent le 

moi de ce qui pourrait le déstabiliser : ils constituent donc des obstacles majeurs à 

l'ouverture véritable. On ne peut se laisser bousculer par l'autre si l'on a dressé des 

murailles pour se protéger de tout bousculement. 

C'est pourquoi un travail thérapeutique préalable n'est pas un luxe optionnel : c'est une 

condition nécessaire de la démarche spirituelle authentique. Il ne s'agit pas de 

confondre guérison psychologique et transformation spirituelle, ni de prétendre qu'il faut 

être "guéri" pour s'ouvrir au spirituel. Mais il s'agit de reconnaître honnêtement que 

sans un certain désencombrement, nous risquons de reproduire nos pathologies 

dans notre vie spirituelle elle-même. 

6.2 Les dangers de la régression 

Le danger majeur d'une spiritualité qui court-circuiterait le travail psychologique est la 

régression. Faute d'avoir élaboré ses conflits infantiles, le sujet risque de les rejouer dans 



14 

 

le champ spirituel. La quête spirituelle devient alors recherche d'un père tout-puissant, 

d'une mère enveloppante, d'une autorité absolue qui dispenserait de penser et de 

choisir. 

Cette régression infantile est d'autant plus pernicieuse qu'elle se déguise en "abandon 

spirituel", en "obéissance" à un maître, en "humilité" devant la tradition. Le sujet croit 

progresser spirituellement alors qu'il régresse psychologiquement, retrouvant les 

positions de dépendance de l'enfance sans les reconnaître comme telles. 

Cette confusion est tragique et peut avoir des conséquences dévastatrices. Car là où il y 

a régression, il y a vulnérabilité à l'emprise, ouverture aux manipulations, possibilité de 

dérives sectaires. Le sujet en position infantile est prêt à tout accepter d'une figure 

d'autorité idéalisée : c'est la porte ouverte à tous les abus de pouvoir. 

6.3 Soumission pathologique et prises de pouvoir 

Il faut insister sur ce point crucial : la vraie ouverture spirituelle ne soumet pas. Elle ne 

demande pas l'obéissance aveugle, l'abandon du discernement, la remise de soi à une 

autorité extérieure. Au contraire, elle appelle à la responsabilité, à la liberté, à la capacité 

de répondre en première personne de ses choix. 

Lorsqu'une démarche spirituelle exige la soumission inconditionnelle, le renoncement 

au jugement critique, l'acceptation sans discussion des directives d'un maître ou d'un 

gourou, il ne s'agit plus de spiritualité mais de manipulation. La confusion entre le 

dépouillement authentique (renoncement à l'ego) et la dépossession pathologique 

(perte d'autonomie) est le piège majeur dans lequel tombent de nombreux chercheurs 

spirituels. 

Les structures sectaires jouent précisément sur cette confusion. Elles promettent l'éveil, 

la libération, le dépassement de l'ego, tout en mettant en place des mécanismes 

d'emprise qui détruisent l'autonomie du sujet. Elles présentent l'infantilisation comme 

"humilité", la soumission comme "abandon spirituel", la perte de discernement comme 

"foi". 

Le critère de distinction est pourtant simple : une démarche spirituelle authentique rend 

plus libre, plus responsable, plus capable de penser par soi-même et de se tenir debout 

dans sa singularité. Elle ne crée pas de dépendance mais libère. Elle n'exige pas 



15 

 

l'obéissance mais appelle à la co-responsabilité. Elle ne diminue pas le sujet mais le fait 

grandir en humanité. 

6.4 La bypasse spirituelle : éviter la confrontation 

Un autre danger du court-circuit thérapeutique est l’instrumentalisation par le spirituel. 

Il s'agit d'utiliser les concepts, pratiques ou expériences spirituelles pour éviter de se 

confronter à ses problèmes psychologiques, à ses conflits relationnels, à ses 

responsabilités concrètes. 

Le sujet fuit dans le spirituel pour ne pas affronter ses tensions familiales, ses difficultés 

professionnelles, ses échecs amoureux. Il cultive le détachement pour ne pas ressentir 

sa colère légitime, pratique le pardon pour ne pas poser de limites, invoque l'acceptation 

pour ne pas lutter contre l'injustice. Sous couvert de sagesse spirituelle, c'est l'évitement 

qui se perpétue. 

Le test ici aussi est simple : ma spiritualité me rend-elle plus capable d'affronter les 

conflits, de dire non quand il le faut, de me battre pour ce qui est juste ? Ou me sert-elle 

à fuir les confrontations nécessaires, à éviter les tensions inévitables de la vie 

relationnelle ? Une spiritualité qui me détournerait de mes responsabilités concrètes au 

nom d'une transcendance illusoire serait une fuite, non une ouverture. 

7. La dimension éthique comme cœur de la spiritualité 

7.1 Spiritualité et éthique : un seul mouvement 

Nous l'avons maintenant établi : l'ouverture spirituelle n'est pas en plus de l'ouverture 

éthique, elle est cette ouverture éthique. Se tenir dans l'ouvert, c'est se tenir disponible 

à l'appel de l'autre. Le souffle qui circule nous relie avant de nous singulariser. Le 

dépouillement kénotique se vérifie dans la capacité d’accueillir. 

Il n'y a donc pas d'un côté une spiritualité qui concernerait mon rapport à l'absolu, au 

transcendant, à l'infini, et de l'autre une éthique qui réglerait mes rapports aux autres 

humains. Comme Levinas l'a magistralement montré, l'infini ne se donne que dans le 

visage d'autrui. C'est dans la relation éthique, et nulle part ailleurs, que s'ouvre la 

dimension de la transcendance. 



16 

 

Dès lors, toute spiritualité qui prétendrait court-circuiter l'éthique, qui chercherait une 

relation directe avec le divin sans passer par la médiation de la responsabilité envers 

autrui, serait une illusion, voire une imposture. On ne peut prétendre aimer Dieu (ou le 

Tout, ou l'Absolu) si l'on n'aime pas concrètement les humains qui nous entourent. 

7.2 Le critère de vérification : la transformation relationnelle 

Le critère de vérité de toute démarche spirituelle se trouve donc dans la transformation 

effective de nos relations concrètes : accueillir, accepter, reconnaitre. 

Ces questions, apparemment banales, sont en réalité décisives. Elles constituent le test 

de réalité qui permet de distinguer l'authentique du factice, le véritable travail spirituel 

de l'illusion narcissique. Une spiritualité qui ne transformerait pas ma façon d'être avec 

les autres, qui ne m'ouvrirait pas davantage à leur altérité, qui ne me rendrait pas plus 

humain, serait vaine. 

La qualité de l'attention à autrui, la capacité de présence dans la rencontre, la 

disponibilité concrète face aux demandes, la patience dans l'écoute, la compassion 

(l’empathie)  devant la souffrance : voilà les vrais fruits d'un travail spirituel authentique. 

Non pas des expériences extraordinaires, des états de conscience modifiés, des 

illuminations spectaculaires, mais la transformation humble et continue de notre 

capacité d'aimer. 

7.3 Justice et compassion : les deux piliers 

Cette dimension éthique comporte deux aspects inséparables : la justice et la 

compassion. D'un côté, l'exigence de justice : reconnaître le droit de l'autre, défendre les 

opprimés et les exclus, lutter contre les structures d'injustice. De l'autre, la compassion 

: de se laisser affecter sans s’y perdre  par la souffrance d'autrui sans se protéger derrière 

un détachement illusoire. 

« Être présent, c’est être prêt à et près de » (François Fedier) 

Une spiritualité purement compassionnelle sans exigence de justice risquerait de se 

complaire dans la charité paternaliste sans remettre en cause les structures 

oppressives. À l'inverse, une éthique purement juridique sans dimension 

compassionnelle risquerait de durcir dans la rigidité moraliste. L'authentique ouverture 

spirituelle tient ensemble ces deux dimensions : elle se laisse bouleverser par la 



17 

 

souffrance de l'autre (compassion) et elle agit pour transformer les conditions qui 

produisent cette souffrance (justice). 

 

1Le triangle ethique d'aprés Paul Ricoeur 

C'est pourquoi les grandes figures spirituelles de l'humanité ont toujours été des figures 

éthiques et politiques : Gandhi, Martin Luther King, le Dalaï-Lama, Mère Teresa, 

Desmond Tutu, Thich Nhat Hanh. Leur spiritualité ne les a pas retirés du monde : elle les 

a rendus plus présents, plus actifs, plus engagés dans la transformation concrète des 

conditions de vie de leurs contemporains. 

8. Se tenir dans l'ouvert : une spiritualité sobre après le 

désencombrement 

8.1 Après le travail thérapeutique : la disponibilité 

Une fois accompli le nécessaire travail thérapeutique, une fois désencombrés de nos 

pathologies majeures (tout en sachant qu'on ne l'est jamais complètement), nous 

devenons capables d'une ouverture plus authentique. Non plus une ouverture qui 

projette inconsciemment nos fantasmes sur l'autre, mais une disponibilité réelle à ce qui 

vient, à celui qui surgit. 



18 

 

Cette disponibilité ne signifie pas passivité. Elle est au contraire une forme d'activité 

paradoxale : l'activité de l'accueil, la vigilance de l'attention, l'éveil à ce qui se présente. 

Maldiney parle magnifiquement de cette position existentielle où le sujet se tient aux 

aguets, non pas dans l'attente anxieuse mais dans l'ouverture confiante au surgissement 

de l'événement. 

Après le désencombrement, la vie spirituelle peut commencer véritablement : non plus 

comme accumulation d'expériences ou de pratiques, mais comme mode d'existence 

caractérisé par cette disponibilité permanente. Disponibilité à ce qui se donne dans la 

nature, dans l'art, dans la rencontre, dans l'ordinaire du quotidien transfiguré par 

l'attention. 

8.2 La sobriété spirituelle 

Cette spiritualité mature se caractérise par sa sobriété. Fini l'inflation des pratiques, la 

consommation spirituelle, l'accumulation d'expériences. Il s'agit désormais de se tenir 

simplement dans l'ouvert, sans chercher à posséder, à maîtriser, à garantir quoi que ce 

soit. 

La sobriété spirituelle est refus de toute possession : possession de savoirs spirituels, 

possession d'expériences, possession de certitudes. Elle est acceptation radicale du 

non-savoir, de l'incertitude, de la précarité. Comme l'enseigne Eckhart, il faut accepter 

de ne rien avoir, y compris spirituellement. 

Cette sobriété n'est pas pauvreté au sens d'un manque : c'est au contraire une richesse 

paradoxale, celle de l'ouverture infinie. En ne possédant rien, on s'ouvre à tout. En ne 

sachant rien, on reste disponible à l'apprentissage continu. En n'ayant aucune garantie, 

on vit dans la confiance existentielle. 

8.3 L'ouverture comme mode d'existence relationnel 

Se tenir dans l'ouvert n'est donc pas une expérience ponctuelle, un état à atteindre, un 

but à poursuivre. C'est un mode d'existence, une manière d'être-au-monde caractérisée 

par la disponibilité permanente à ce qui vient, à celui qui surgit. C'est vivre dans l'accueil 

plutôt que dans la maîtrise, dans la réceptivité plutôt que dans le projet. 

Cette ouverture est essentiellement relationnelle. Elle se vérifie d'abord dans la qualité 

de nos relations humaines : sommes-nous capables de vraie présence à l'autre ? 



19 

 

Pouvons-nous écouter sans projeter nos attentes ? Savons-nous accueillir la différence 

sans la réduire ? Acceptons-nous d'être transformés par la rencontre ? 

Cette disponibilité est précisément ce que Maldiney nomme le transpassible : la capacité 

maintenue éveillée d'être affecté, bouleversé, transformé par ce qui surgit. Non pas une 

passivité subie, mais une activité de l'accueil, une vigilance de l'attention, une ouverture 

qui se tient disponible sans se fermer dans ses protections habituelles. 

Mais elle s'étend à toute notre relation au réel : aux événements qui surviennent, aux 

situations qui nous déstabilisent, aux imprévus qui déjouent nos plans. Se tenir dans 

l'ouvert, c'est vivre dans l'acceptation active (non résignée) de ce qui advient, dans la 

confiance que même ce qui semble négatif peut nous ouvrir, nous transformer, nous faire 

grandir. 

8.4 Le critère ultime : se laisser bousculer 

Revenons une dernière fois au critère lévinassien qui traverse tout cet article : la capacité 

de se laisser bousculer par l'autre. C'est là le test ultime de toute spiritualité. Ai-je 

développé une forteresse spirituelle qui me protège des interpellations, ou suis-je 

devenu plus vulnérable, plus poreux, plus capable d'être dérangé ? 

Une spiritualité qui me rendrait imperméable à la critique, indifférent à la souffrance, 

détaché des urgences du monde, serait fausse. Elle ne serait que le dernier rempart de 

l'ego qui refuse sa finitude et sa vulnérabilité. À l'inverse, la vraie maturité spirituelle se 

reconnaît à une vulnérabilité assumée, à une ouverture qui accepte d'être blessée, 

affectée, transformée. 

Se laisser bousculer ne signifie pas être ballotté par tous les vents, perdre son centre, 

devenir manipulable. C'est au contraire, depuis un centre stable (acquis par le travail 

thérapeutique), accepter que l'autre puisse me remettre en question, me faire voir mes 

angles morts, m'obliger à évoluer. C'est vivre dans la tension féconde entre enracinement 

et ouverture, stabilité et transformation. 

Conclusion 

La spiritualité authentique n'est pas un "supplément d'âme", encore moins un refuge 

narcissique ou une fuite du monde. Elle est un mouvement radical de dépouillement qui 

ouvre à l'altérité. Du latin spiritus qui désigne le souffle partagé, à la phénoménologie de 



20 

 

l'ouvert chez Marion et Maldiney, en passant par la kénose chrétienne et le sermon 

d'Eckhart sur les pauvres en esprit, se dessine une même exigence : se vider pour 

accueillir l'autre. 

Se tenir dans l'ouvert, ce n'est jamais cultiver une intériorité close. C'est se rendre 

disponible à ce qui vient, à celui qui surgit, à l'altérité qui dérange et transforme. C'est 

accepter que le souffle ne soit rien d'étant que l'on pourrait posséder, mais mouvement 

de dévoilement qui nous traverse et nous relie. 

Mais ce chemin ne peut faire l'économie d'un travail thérapeutique préalable. Sans 

désencombrement de nos pathologies, nous risquons la régression infantile, la 

soumission à des prises de pouvoir, l’utilisation outilitaire de la spiritualité qui évite la 

confrontation nécessaire. Une spiritualité qui court-circuiterait ce travail psychologique 

serait non seulement inefficace mais dangereuse, ouvrant la porte à toutes les 

manipulations. L'exemple du bouddhisme occidental, qui trahit souvent l'enseignement 

du Kalama Sutta en cultivant la soumission à l'autorité des maîtres plutôt que 

l'autonomie critique, illustre ces dérives possibles. 

Le critère décisif que nous propose Levinas est aussi simple que radical : suis-je capable 

de me laisser bousculer par l'autre ? Toute spiritualité qui me referme sur mes 

certitudes, qui me rend imperméable à la critique, qui me constitue en sage invulnérable, 

est une imposture. La vraie maturité spirituelle se reconnaît à la vulnérabilité, à la 

porosité, à la capacité d'être dérangé, interpellé, transformé par celui qui surgit face à 

moi. 

Enfin, la dimension éthique n'est pas une conséquence de la spiritualité : elle en est le 

cœur même. L'ouverture spirituelle est ouverture éthique. Elle se vérifie dans la 

transformation concrète de nos relations, dans notre capacité croissante d'attention, 

d'écoute, de compassion, de justice. Une spiritualité sans éthique est vaine ; une éthique 

sans ouverture spirituelle risque la rigidité. Il faut tenir ensemble ces deux dimensions. 

Se tenir dans l'ouvert, c'est accepter que l'autre me dépossède de mes assurances. C'est 

vivre le paradoxe d'une pauvreté qui est richesse : vide de soi, plein de l'autre. Le souffle 

(spiritus) circule, traverse, ne s'arrête jamais : il est le mouvement même de la rencontre, 

de l'échange, de la vie partagée. Une spiritualité digne de ce nom transforme notre 

capacité d'aimer, d'accueillir, de servir. Elle nous rend plus humains, plus présents, plus 

responsables. Sans cela, ce n'est effectivement que du vent. 



21 

 

 

Présentation des auteurs 

Emmanuel Levinas (1906-1995) : Philosophe français d'origine lituanienne, Levinas est 

l'un des penseurs majeurs du XXe siècle. Rescapé de la Shoah, son œuvre est marquée 

par la question éthique fondamentale : la responsabilité envers l'autre. Dans Totalité et 

Infini (1961) et Autrement qu'être ou au-delà de l'essence (1974), il développe une 

phénoménologie de l'altérité où le visage d'autrui apparaît comme épiphanie qui me 

convoque à la responsabilité avant toute décision de ma part. Pour Levinas, l'éthique 

précède l'ontologie : avant de me demander ce qu'est l'être, je suis déjà responsable de 

l'autre. Cette primauté de l'éthique et la notion d'être "pris en otage" par autrui 

constituent le cœur de sa pensée. 

Jean-Luc Marion (1946-) : Philosophe et théologien français, membre de l'Académie 

française, Marion est l'une des figures majeures de la phénoménologie contemporaine. 

Il développe une "phénoménologie de la donation" qui pense le phénomène non plus à 

partir de la constitution par le sujet, mais à partir de ce qui se donne. Son concept de 

"phénomène saturé" décrit ce qui excède toute intention, toute attente, tout cadre 

conceptuel préalable. Parmi ses œuvres majeures : Réduction et donation (1989), Étant 

donné (1997), De surcroît (2001). Sa pensée dialogue avec la théologie, notamment dans 

Dieu sans l'être (1982). 

Henri Maldiney (1912-2013) : Philosophe et psychiatre français, Maldiney a développé 

une pensée originale à la croisée de la phénoménologie, de l'esthétique et de la 

psychopathologie. Ses concepts de "transpossible" et "transpassible" nomment la 

structure de l'existence authentique : le transpossible désigne ce qui excède 

radicalement notre horizon de possibilités, tandis que le transpassible nomme la 

disponibilité à être affecté par ce qui surgit. Dans Penser l'homme et la folie (1991) et 

L'art, l'éclair de l'être (1993), il pense la rencontre avec l'œuvre d'art et avec autrui 

comme événement qui nous ouvre au-delà de nos projets. Son approche de la 

psychopathologie insiste sur l'importance de l'ouverture existentielle et de la capacité 

de résonance au monde, cette disponibilité transpassible qui caractérise l'existence 

éveillée. 

Maître Eckhart (v. 1260-1328) : Dominicain, théologien et mystique allemand, Eckhart 

est l'une des figures les plus importantes de la mystique rhénane. Prêchant en langue 



22 

 

vernaculaire, il développe une pensée paradoxale du détachement (Abgeschiedenheit) 

et de la "pauvreté en esprit" qui va jusqu'à renoncer au désir même de Dieu. Son sermon 

Beati pauperes spiritu pousse la logique du dépouillement kénotique à son point extrême 

: il faut se vider non seulement de tout avoir et de tout savoir, mais de tout vouloir, y 

compris du vouloir spirituel lui-même. Condamné pour hérésie (bien que la sentence soit 

controversée), Eckhart a profondément influencé la philosophie allemande (de Nicolas 

de Cues à Heidegger) et continue d'être une référence majeure pour la pensée du 

dépouillement spirituel. 

 



23 

 

Glossaire 

Alètheia : Terme grec signifiant "vérité" au sens de "dévoilement", "non-occultation". 

Pour Heidegger, l'alètheia désigne le mouvement par lequel l'être se manifeste, se 

dévoile, sans pour autant devenir un étant présent et disponible à la saisie. 

Bypasse spirituelle (Spiritual bypassing) : Concept développé par le psychothérapeute 

John Welwood désignant l'usage de pratiques ou de concepts spirituels pour éviter de 

se confronter à ses problèmes psychologiques, ses responsabilités concrètes ou ses 

conflits relationnels non résolus. 

Dépouillement : Traduction française de kenosis. Mouvement par lequel le sujet se vide 

de ce qui l'encombre (possessions, attachements, représentations, volontés propres) 

pour devenir disponible à ce qui se donne. Le dépouillement n'est pas perte mais 

libération, non pas diminution mais ouverture. 

Détachement (Abgeschiedenheit) : Chez Maître Eckhart, attitude spirituelle consistant à 

se détacher non seulement des biens matériels mais de toute volonté propre, y compris 

de la volonté spirituelle elle-même. Le détachement radical vise un état de pauvreté 

totale où l'âme ne possède rien, ne veut rien, ne sait rien. 

Donation : Dans la phénoménologie de Marion, mode de manifestation du phénomène 

qui se donne à partir de lui-même, depuis sa propre initiative, sans être constitué par 

l'intention du sujet. La donation s'oppose à la représentation qui ramène le phénomène 

aux cadres préalables du sujet. 

Kalama Sutta : Texte bouddhique (Anguttara Nikaya 3.65) dans lequel le Bouddha 

enseigne aux habitants du village de Kesaputta (les Kalamas) à ne pas accepter un 

enseignement sur la base de l'autorité, de la tradition ou de la réputation, mais à le 

vérifier par l'observation, l'analyse et ses effets bénéfiques. Ce texte pose le principe de 

l'autonomie critique comme fondement de la démarche spirituelle authentique. 

Kénose (Kenosis) : Terme grec signifiant "vidage", "anéantissement", "dépouillement". 

Dans le christianisme, désigne le mouvement par lequel le Christ se vide de sa condition 

divine pour prendre la condition humaine (Philippiens 2, 6-7). Plus généralement, 

paradigme du mouvement spirituel de dépouillement de soi pour faire place à l'autre. 

Narcissisme spirituel : Attitude consistant à utiliser la spiritualité pour renforcer l'ego 

plutôt que pour le dépouiller. Se caractérise par la recherche de reconnaissance, la 



24 

 

comparaison avec les autres, l'accumulation d'expériences extraordinaires, la 

constitution d'une identité spirituelle distinctive. 

Ouvert (das Offene) : Dimension d'ouverture, de disponibilité, d'exposition à ce qui vient. 

L'ouvert n'est pas un espace vide mais la structure même de l'existence authentique qui 

se tient disponible au surgissement de l'altérité, de l'événement, du transpossible. 

Pauvreté en esprit : Attitude spirituelle décrite par Maître Eckhart dans son sermon 

Beati pauperes spiritu. Ne désigne pas seulement le renoncement aux biens matériels 

mais un dépouillement radical de toute volonté, tout savoir, tout avoir. L'homme vraiment 

pauvre en esprit ne possède même pas de place en lui pour Dieu. 

Percée (Durchbruch) : Chez Eckhart, moment où, dans la pauvreté radicale, le fond de 

l'âme et le fond de Dieu se révèlent identiques. La percée n'est pas acquisition de 

quelque chose mais découverte d'une unité originaire au-delà de toute distinction sujet-

objet. 

Phénomène saturé : Concept de Jean-Luc Marion désignant un phénomène qui 

déborde, excède, sature les catégories et capacités de réception du sujet. Le phénomène 

saturé se donne avec une telle intensité qu'il ne peut être constitué, maîtrisé, ou même 

entièrement perçu par le sujet. Le visage d'autrui en est l'exemple privilégié. 

Pneuma : Terme grec signifiant "souffle", "air", "esprit", "vent". Avec spiritus en latin, 

désigne le mouvement vivifiant qui traverse les êtres, qui ne se laisse pas saisir mais se 

manifeste dans ses effets. Racine étymologique de "pneumatologie" (théologie de 

l'Esprit Saint). 

Régression : En psychologie, retour à des modes de fonctionnement psychiques 

antérieurs, généralement infantiles. Dans le contexte spirituel, désigne le retour à des 

positions de dépendance infantile déguisées en "abandon spirituel" ou "obéissance" à 

une autorité. 

Spiritus : Terme latin signifiant "souffle", "respiration", "esprit", "vent". Racine 

étymologique de "spiritualité". Désigne ce qui n'est pas substance mais mouvement, ce 

qui traverse et anime sans se laisser posséder. 

Transpossible : Concept d'Henri Maldiney désignant ce qui excède radicalement 

l'horizon de nos possibilités. Non pas simplement l'impossible qui nie nos possibilités, 

mais ce qui les déborde et les reconfigure en ouvrant des dimensions insoupçonnées de 



25 

 

l'existence. L'événement transpossible ne vient pas accomplir un projet : il bouleverse le 

champ même du projet. 

Transpassible : Néologisme de Maldiney désignant la capacité d'être affecté par le 

transpossible. Le transpassible nomme cette disponibilité radicale à être bouleversé, 

transformé, reconfiguré par ce qui surgit. C'est la passibilité (capacité d'être affecté) 

portée au-delà d'elle-même. L'existence authentique se tient dans cette disponibilité 

transpassible qui maintient éveillée la capacité d'être surpris et transformé. 

Visage : Chez Levinas, le visage d'autrui n'est pas l'ensemble des traits physiques mais 

l'épiphanie de l'autre dans sa vulnérabilité et son infinité. Le visage résiste à toute 

compréhension, toute thématisation, toute maîtrise. Il porte en lui l'impératif éthique : 

"Tu ne tueras point", qui me convoque à la responsabilité avant toute décision. 

 

Bibliographie sélective 

Maître Eckhart 

• Sermons, trad. G. Jarczyk et P.-J. Labarrière, Paris, Albin Michel, 3 vol., 1974-

1979. 

• Traités et Sermons, trad. A. de Libera, Paris, Flammarion, 1993. 

Emmanuel Levinas 

• Totalité et Infini. Essai sur l'extériorité, La Haye, Martinus Nijhoff, 1961 ; rééd. 

Paris, Le Livre de Poche, 1990. 

• Autrement qu'être ou au-delà de l'essence, La Haye, Martinus Nijhoff, 1974 ; rééd. 

Paris, Le Livre de Poche, 1990. 

• Éthique et Infini. Dialogues avec Philippe Nemo, Paris, Fayard, 1982. 

Jean-Luc Marion 

• Dieu sans l'être, Paris, Fayard, 1982 ; rééd. PUF, "Quadrige", 2013. 

• Réduction et donation. Recherches sur Husserl, Heidegger et la phénoménologie, 

Paris, PUF, 1989. 

• Étant donné. Essai d'une phénoménologie de la donation, Paris, PUF, 1997. 

• De surcroît. Études sur les phénomènes saturés, Paris, PUF, 2001. 



26 

 

Henri Maldiney 

• Regard Parole Espace, Lausanne, L'Âge d'Homme, 1973 ; rééd. 1994. 

• Penser l'homme et la folie, Grenoble, Jérôme Millon, 1991. 

• L'art, l'éclair de l'être, Seyssel, Comp'Act, 1993. 

Sur la spiritualité et la kénose 

• BALTHASAR Hans Urs von, La Gloire et la Croix, Paris, Aubier, 4 vol., 1965-1983. 

• BOUYER Louis, Mystique. Essai sur l'histoire d'un mot, dans La Vie spirituelle, 

Supplément 9, 1949, p. 3-23. 

• CAPELLE Philippe (dir.), Phénoménologie et théologie, Paris, Cerf, 2001. 

Sur Levinas et l'altérité 

• ROLLAND Jacques, Parcours de l'autrement. Lecture d'Emmanuel Levinas, Paris, 

PUF, 2000. 

Sur Marion et la phénoménologie de la donation 

• GREISCH Jean, Le Buisson ardent et les Lumières de la raison. L'invention de la 

philosophie de la religion, Paris, Cerf, 3 vol., 2002-2004. 

• JANICAUD Dominique, Le tournant théologique de la phénoménologie française, 

Combas, L'Éclat, 1991. 

Sur Maldiney 

• CHARBONNIER Alexandre, Henri Maldiney. Penser plus avant, Paris, Hermann, 

2014. 

• DASTUR Françoise, À la naissance des choses. Art, poésie et philosophie, Chatou, 

Les Éditions de la Transparence, 2005. 

Sur Maître Eckhart 

• DE LIBERA Alain, Introduction à la mystique rhénane, Paris, O.E.I.L., 1984. 

• JARCZYK Gwendoline et LABARRIÈRE Pierre-Jean, Maître Eckhart ou l'empreinte 

du désert, Paris, Albin Michel, 1995. 

• SCHÜRMANN Reiner, Maître Eckhart ou la joie errante, Paris, Planète, 1972. 

Sur les dérives contemporaines de la spiritualité 

• COURTOIS Robert, La quête spirituelle au temps du narcissisme, Paris, Cerf, 2019. 



27 

 

 


