
  

26/11/2025 

 

  

Quelle église avec quel Christ ?  De Simone 
Weil à la fracture contemporaine 

Entre l'ordre maurassien et le message christique 

 

Lucien Lemaire 
      

 



 

 

Table des matières 

Résumé ............................................................................................................................................... 1 

1.0 Introduction : La lucidité prophétique de Simone Weil .............................................................. 2 

2.0 Genèse d'une contradiction : De Paul de Tarse à Constantin ..................................................... 3 

2.1 La rupture paulinienne : Institutionnaliser l'inintégrable ....................................................... 3 

Le jugement et la condamnation ................................................................................................ 3 

Les hiérarchies sociales et l'esclavage ....................................................................................... 3 

La place des femmes .................................................................................................................. 4 

La réponse à la violence .............................................................................................................. 4 

La nature de l'Église .................................................................................................................... 4 

2.2 Le tournant constantinien : Quand l'Église épouse l'Empire .................................................. 5 

3.0 L'Église maurassienne : La religion au service de l'ordre ........................................................... 7 

3.1 Maurras et l'instrumentalisation politique du catholicisme ................................................... 7 

3.2 Résurgence contemporaine : L'Église de Bolloré et le catholicisme identitaire .................... 8 

Caractéristiques du néo-maurrassisme catholique .................................................................. 8 

Exemples concrets et structures .............................................................................................. 10 

4.0 L'autre Église : De la théologie de la libération au pape François ............................................ 12 

4.1 La théologie de la libération : Retrouver le Christ des pauvres ............................................ 12 

Principes fondamentaux ........................................................................................................... 12 

Conflits avec Rome.................................................................................................................... 13 

4.2 Le pape François : Une révolution venue des périphéries .................................................... 13 

Une critique frontale du capitalisme ........................................................................................ 13 

L'accueil des migrants ............................................................................................................... 14 

La décentralisation de l'Église .................................................................................................. 14 

Les questions de morale sexuelle ............................................................................................ 14 

Les limites et contradictions ..................................................................................................... 15 



 

 

4.3 Des figures et des communautés témoins ............................................................................ 15 

5.0 Les fractures concrètes : Deux catholicismes irréconciliables ................................................ 17 

5.1 Les questions migratoires : Murs ou ponts ? ......................................................................... 17 

5.2 L'écologie : Laudato si' contre le productivisme ................................................................... 17 

5.3 Les questions sociétales : Priorités inversées ....................................................................... 18 

5.4 Les scandales d'abus : Cléricalisme et omerta ..................................................................... 18 

5.5 Rapport à l'argent : Pauvreté évangélique ou prospérité ? ................................................... 19 

5.6 La liturgie : Symbole d'un conflit plus profond ...................................................................... 19 

6.0 Conclusion : Quelle Église pour demain ? ................................................................................. 20 

6.1 Une fracture irréductible ? ..................................................................................................... 20 

6.2 Les enjeux de la lutte.............................................................................................................. 20 

6.3 Simone Weil avait-elle raison de rester dehors ? .................................................................. 21 

6.4 Un appel à la vigilance et au choix ......................................................................................... 21 

Glossaire ........................................................................................................................................... 23 

Bibliographie sélective ..................................................................................................................... 25 

 



1 

  

Résumé 

Cet article analyse la dualité structurelle de l'Église catholique identifiée par Simone Weil 

: d'une part une institution alliée aux pouvoirs établis, gardienne de l'ordre social et 

patriarcal ; d'autre part une Église fidèle au message évangélique de justice et de 

libération. Partant de la tension originelle entre l'enseignement de Jésus de Nazareth et 

l'institutionnalisation paulinienne, l'article retrace la genèse historique de cette 

contradiction à travers le tournant constantinien. Il examine ensuite sa manifestation 

contemporaine à travers deux pôles antagonistes : l'Église maurassienne ressuscitée 

dans les réseaux du catholicisme identitaire et médiatique (incarné notamment par les 

milieux Bolloré), et l'Église du pape François, héritière de la théologie de la libération. 

L'analyse démontre que cette fracture n'est pas conjoncturelle mais révèle une 

incompatibilité fondamentale entre deux conceptions du christianisme, l'une au service 

de la domination, l'autre au service des opprimés. La question posée par Simone Weil 

demeure ainsi d'une actualité brûlante : quelle Église pour quel Christ ? 

Mots-clés : Simone Weil, Église catholique, théologie de la libération, maurrassisme, 

catholicisme identitaire, pape François, Vincent Bolloré, justice sociale, Paul de Tarse, 

hiérarchie ecclésiale 

 



2 

  

1.0 Introduction : La lucidité prophétique de Simone Weil 

Simone Weil, philosophe et mystique du XXe siècle, morte en 1943 sans jamais avoir 

franchi le seuil du baptême, a porté sur l'Église catholique un regard d'une acuité 

déchirante. Sa position paradoxale – attirée irrésistiblement par le Christ tout en refusant 

l'institution ecclésiale – révèle une intelligence aiguë de ce qu'elle identifiait comme une 

contradiction structurelle au cœur même du christianisme institutionnel. 

Dans sa Lettre à un religieux et ses Cahiers, Weil diagnostique l'existence de deux Églises 

cohabitant sous un même toit : l'une fidèle au message révolutionnaire de Jésus de 

Nazareth, tournée vers les "petits", les opprimés, porteuse d'une exigence de justice 

radicale ; l'autre, héritière d'une longue compromission avec le pouvoir temporel, 

devenue gardienne de l'ordre établi, sanctuaire des puissants. Cette dualité n'est pas 

accidentelle mais structurelle, inscrite dès l'origine dans la tension entre la parole 

évangélique et son institutionnalisation. 

Pour Weil, le christianisme porte en lui une contradiction insurmontable : comment 

institutionnaliser un message qui rejette toute institution ? Comment transformer en 

doctrine un enseignement qui refuse le dogme ? Comment faire d'une parole de 

libération le fondement d'un pouvoir ? Ces questions ne sont pas de simples paradoxes 

théologiques mais touchent à l'essence même du phénomène religieux lorsqu'il se mue 

en appareil de pouvoir. 

L'objectif de cet article est de démontrer que cette dichotomie  demeure non seulement 

pertinente mais s'est cristallisée avec une netteté particulière dans le catholicisme 

contemporain. Deux figures emblématiques incarnent aujourd'hui cette fracture : 

d'un côté, l'Église maurassienne ressuscitée dans les réseaux de Vincent Bolloré et 

du catholicisme identitaire ; de l'autre, l'Église du pape François, héritière de la 

théologie de la libération, qui tente de ramener l'institution à sa vocation première.  

Entre ces deux pôles, c'est bien la question posée par Simone Weil qui resurgit : quelle 

Église pour quel Christ ? 



3 

  

2.0 Genèse d'une contradiction : De Paul de Tarse à Constantin 

2.1 La rupture paulinienne : Institutionnaliser l'inintégrable 

La tension identifiée par Simone Weil trouve sa source dans la transformation du 

message de Jésus par l'apôtre Paul. Une analyse comparative des paroles évangéliques 

et des épîtres pauliniennes révèle une incompatibilité radicale qui traverse tous les 

aspects de l'enseignement. 

Le jugement et la condamnation  

Jésus proclame un impératif catégorique : « Ne jugez point ». L'épisode de la femme 

adultère illustre cette philosophie de manière éclatante : face aux accusateurs qui 

exigent la lapidation, il renvoie chacun à sa propre conscience : « que celui de vous qui 

est sans péché jette le premier la pierre contre elle ». Jésus considère systématiquement 

ceux qui s'érigent en censeurs comme des « hypocrites », souvent pires que ceux qu'ils 

dénoncent. 

Paul, à l'inverse, établit un véritable système judiciaire au sein des premières 

communautés chrétiennes. Dans sa première épître aux Corinthiens, il juge sévèrement 

un homme en couple avec sa belle-mère et ordonne « qu'un tel homme soit livré à Satan 

pour la destruction de sa chair ». Il dresse des listes d'exclusion détaillées, interdisant 

l'accès au Royaume de Dieu aux « impudiques », « idolâtres », « adultères », « efféminés 

», « voleurs », « cupides », « ivrognes ». Il va jusqu'à instruire les fidèles de ne pas « 

manger avec un tel homme » s'il est jugé coupable de certains péchés. 

Les hiérarchies sociales et l'esclavage  

Jésus affirme que « celui qui est le plus petit parmi vous tous, c'est celui-là qui est grand 

». Il met en garde contre l'accumulation de richesse : « il est plus facile à un chameau de 

passer par le trou d'une aiguille qu'à un riche d'entrer dans le royaume de Dieu ». Il refuse 

toute hiérarchie spirituelle : « ne vous faites pas appeler Rabbi, car un seul est votre 

maître et vous êtes tous frères ». 

Paul, lui, consolide l'ordre social existant, y compris dans ses formes les plus brutales. 

Dans l'épître aux Colossiens, il écrit : « serviteurs, obéissez en toutes choses à vos 

maîtres ». À Tite, il exhorte les esclaves à « plaire à leurs maîtres en toute chose ». Plus 

troublant encore, il conseille à un esclave : « ne t'en soucie pas ; et même si tu peux 



4 

  

devenir libre, mets plutôt à profit ta condition d'esclave ». La souffrance elle-même est 

légitimée : dans l'épître aux Hébreux, il compare Dieu à un père qui « châtie » son fils, 

normalisant ainsi la violence hiérarchique. 

La place des femmes  

Jésus, par ses actes, subvertit les rôles de genre de son époque. L'épisode de Marthe et 

Marie est emblématique : alors que Marthe s'affaire aux tâches domestiques, Marie 

adopte la posture du disciple en s'asseyant aux pieds de Jésus. Face aux reproches, 

Jésus valide sans équivoque : « Marie a choisi la bonne part qui ne lui sera point ôtée ». 

Il entretient des relations égalitaires avec les femmes, y compris les « pécheresses », 

qu'il défend publiquement. 

Paul instaure une hiérarchie stricte entre les sexes. « Que les femmes se taisent dans les 

assemblées car il ne leur est pas permis d'y parler, mais qu'elles soient soumises » (1 

Corinthiens). « Si elles veulent s'instruire sur quelque chose, qu'elles interrogent leur 

mari à la maison ». « Femmes, soyez soumises à vos maris comme au Seigneur, car le 

mari est le chef de la femme » (Éphésiens). Cette subordination codifiée devient doctrine. 

La réponse à la violence  

Jésus prêche une non-résistance radicale visant la transformation de l'adversaire : « Je 

vous dis de ne pas résister au méchant. Si quelqu'un te frappe sur la joue droite, 

présente-lui aussi l'autre. Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent ». 

L'objectif est de briser le cycle de la violence par l'amour inconditionnel. 

Paul recommande également la non-résistance, mais avec une intention opposée. Dans 

l'épître aux Romains : « Si ton ennemi a faim, donne-lui à manger ; s'il a soif, donne-lui à 

boire ; car en agissant ainsi, tu amasseras des charbons ardents sur sa tête ». La bonté 

devient ici un instrument de châtiment divin différé, une tactique plutôt qu'une éthique. 

La nature de l'Église  

Jésus refuse le sectarisme : quand ses disciples veulent empêcher un homme de chasser 

les démons en son nom, il répond : « Ne l'en empêchez pas, car qui n'est pas contre vous 

est pour vous ». Il affirme que « le vent souffle où il veut », suggérant que l'esprit n'est le 

monopole d'aucun groupe. Sa formule récurrente, « on connaît l'arbre par son fruit », 

valorise les actes sur les affiliations. Quant au temple, il en parle comme d'une 

métaphore du cœur humain plutôt que d'un édifice institutionnel. 



5 

  

Paul, à l'inverse, établit une structure hiérarchique détaillée : « premièrement des 

apôtres, secondement des prophètes, troisièmement des docteurs... » (1 Corinthiens). Il 

légitime le pouvoir judiciaire interne : « Ne savez-vous pas que les saints jugeront le 

monde ? Et nous ne jugerions pas les choses de cette vie ? ». Même sa vision 

eschatologique est hiérarchique : lors de la résurrection, chacun revivra « en son rang ». 

Cette transformation n'est pas une simple adaptation contextuelle mais une inversion 

systématique : le message horizontal devient vertical, l'égalité devient hiérarchie, la 

libération devient soumission. C'est précisément cette rupture que Simone Weil 

identifiera comme le péché originel de l'institution chrétienne. 

2.2 Le tournant constantinien : Quand l'Église épouse l'Empire 

L'édit de Milan en 313 et le concile de Nicée en 325 marquent le moment où l'Église 

persécutée devient religion d'État. Ce basculement consacre ce que Simone Weil 

identifiera comme le moment décisif : l'alliance avec le glaive. L'Église, de communauté 

marginale et subversive, devient appareil idéologique de la domination impériale. 

Cette mutation implique plusieurs transformations structurelles : 

La sacralisation du pouvoir temporel : L'empereur n'est plus le persécuteur mais le 

défenseur de la foi, voire une figure quasi-sacrée. Le pouvoir politique se drape de 

légitimité religieuse, et réciproquement, l'autorité religieuse s'appuie sur la force 

coercitive de l'État. 

L'adoption des structures hiérarchiques de l'Empire : L'organisation ecclésiale épouse 

les divisions administratives romaines. Les évêques deviennent des dignitaires 

impériaux, les conciles des assemblées politiques, les débats théologiques des affaires 

d'État. 

La transformation de l'hérésie en crime politique : Ce qui relevait du débat spirituel 

devient passible de sanctions civiles, voire de la peine de mort. L'orthodoxie n'est plus 

simplement une fidélité à un message mais une obéissance à un pouvoir. 

L'accumulation de richesses et de terres : L'Église devient propriétaire, possédante, 

riche. Les évêques administrent de vastes domaines. L'institution qui devait servir les 

pauvres devient elle-même puissance économique. 



6 

  

L'utilisation de la violence pour défendre l'orthodoxie : Des Donatistes aux Cathares, 

en passant par les innombrables persécutions, l'Église n'hésite plus à user du bras 

séculier pour imposer sa vérité par le fer et le feu. 

Dès lors, deux traditions coexistent en tension permanente au sein du christianisme : 

celle des Pères du désert, de François d'Assise, de Dominique de Guzmán, des ordres 

mendiants, des mouvements paupéristes, qui tentent de maintenir vivante la radicalité 

évangélique ; et celle de l'Église impériale, inquisitoriale, propriétaire, alliée aux princes 

et aux rois. 

Cette fracture traverse toute l'histoire du christianisme occidental. Elle éclate lors de la 

Réforme, oppose les jésuites réductionnistes aux conquistadores, anime les querelles 

entre Bossuet et Fénelon, inspire les prêtres ouvriers contre la hiérarchie conservatrice. 

Simone Weil, avec son regard affûté, ne fait que nommer avec une clarté particulière ce 

qui a toujours été là : deux christianismes incompatibles sous un même toit. 



7 

  

3.0 L'Église maurassienne : La religion au service de l'ordre 

3.1 Maurras et l'instrumentalisation politique du catholicisme 

Charles Maurras (1868-1952), monarchiste, positiviste et agnostique déclaré, théorise 

au tournant du XXe siècle une utilisation cyniquement politique du catholicisme. Pour 

cet homme qui ne croit pas en Dieu, l'Église n'a de valeur qu'en tant qu'institution 

conservatrice, ciment de l'ordre social, rempart contre la démocratie et les idées 

révolutionnaires. 

Dans L'Avenir de l'Intelligence (1905) et Enquête sur la monarchie (1909), Maurras défend 

le catholicisme non pour sa vérité théologique mais pour sa fonction sociale. Le 

catholicisme est pour lui : 

• Un outil de discipline des masses : La religion maintient le peuple dans la 

soumission à l'autorité légitime, canalisée par la médiation sacerdotale. 

• Une légitimation de la hiérarchie : L'ordre divin reflète et justifie l'ordre terrestre. 

La pyramide ecclésiale sanctuarise la pyramide sociale. 

• Une sanctuarisation de la tradition : Contre le rationalisme des Lumières et 

l'anarchie révolutionnaire, l'Église incarne la continuité, la mémoire, 

l'enracinement. 

• Une défense de la "civilisation" : Comprise comme blanche, européenne, latine, 

patriarcale, face aux menaces de la modernité démocratique et égalitaire. 

Le paradoxe est saisissant : un athée militant fait l'éloge du catholicisme, non malgré son 

incroyance mais en raison d'elle. C'est précisément parce qu'il n'est pas aveuglé par la 

foi qu'il peut voir l'utilité politique de l'institution. Comme il l'écrit : « Catholique, je ne 

puis l'être. Mais je comprends, j'admire le catholicisme. Je le reconnais bienfaisant. Je le 

souhaite prospère, je voudrais même qu'il fût universel, s'il était possible. » 

Cette vision trouve un écho chez de nombreux prélats et intellectuels catholiques de 

l'époque, fascinés par l'ordre qu'elle promet face aux menaces socialistes et 

démocratiques. Le syllogisme maurassien est séduisant pour une hiérarchie ecclésiale 

inquiète : la révolution menace l'ordre ; l'ordre est chrétien ; donc le christianisme doit 

s'allier aux forces de l'ordre contre la révolution. 



8 

  

La condamnation de l'Action Française par Pie XI en 1926 reconnaît explicitement cette 

instrumentalisation : utiliser l'Église comme simple rempart politique, c'est la vider de sa 

substance spirituelle. Mais le mal est fait. Le maurrassisme a infiltré durablement une 

partie du catholicisme français, qui ne verra plus dans le message évangélique qu'un 

vernis moral sur une politique conservatrice. 

Le ralliement de pans entiers de l'Église française au régime de Vichy sera 

l'aboutissement logique de cette dérive. De nombreux évêques saluent Pétain comme 

un sauveur, valorisent la Révolution nationale avec ses valeurs de « Travail, Famille, 

Patrie », et ferment les yeux sur la déportation des Juifs. Cette trahison du message 

christique au profit d'un ordre autoritaire et xénophobe illustre à quel point l'Église 

maurassienne a pu s'éloigner de l'Évangile. 

3.2 Résurgence contemporaine : L'Église de Bolloré et le catholicisme 

identitaire 

Cette tradition maurassienne, que l'on pouvait croire marginalisée après Vatican II, 

connaît aujourd'hui une résurgence spectaculaire. Elle s'incarne dans les réseaux 

gravitant autour de Vincent Bolloré et des médias qu'il contrôle (CNews, Europe 1, 

Canal+), mais aussi dans un catholicisme identitaire qui gagne du terrain en France et en 

Europe. 

Caractéristiques du néo-maurrassisme catholique  

1. L'obsession identitaire 

Le catholicisme est réduit à un marqueur civilisationnel, un rempart contre l'islam et le 

fantasme du "grand remplacement". La foi devient ethnicité, appartenance culturelle 

plutôt qu'adhésion spirituelle. Éric Zemmour, agnostique déclaré, peut ainsi se 

revendiquer de la "civilisation judéo-chrétienne" dans une logique purement 

maurrassienne : ce qui compte n'est pas la transcendance mais l'identité collective. 

Cette réduction identitaire est illustrée par le succès du concept de "racines chrétiennes 

de l'Europe", utilisé non pour promouvoir l'amour du prochain et l'accueil de l'étranger, 

mais pour justifier le rejet des migrants musulmans. Le christianisme devient un club 

fermé plutôt qu'une foi universelle. 

2. L'alliance avec l'extrême droite 



9 

  

Les réseaux du catholicisme identitaire soutiennent ouvertement des figures politiques 

d'extrême droite : Marion Maréchal en France, Viktor Orbán en Hongrie, Giorgia Meloni 

en Italie, Jair Bolsonaro au Brésil (avant sa défaite). Ces leaders sont présentés comme 

les derniers remparts de la "chrétienté" face au progressisme, au multiculturalisme, au 

"wokisme". 

Les médias Bolloré offrent une tribune régulière à ces discours. CNews, avec des figures 

comme Pascal Praud, Charlotte d'Ornellas ou André Bercoff, relaie systématiquement la 

rhétorique identitaire. L'émission "Face à l'Info" invite régulièrement des prêtres 

conservateurs (abbé Guillaume de Tanoüarn, abbé Pierre Amar) pour légitimer 

religieusement des positions politiques d'extrême droite. 

3. La focalisation sur les questions de mœurs 

Ce catholicisme se caractérise par une obsession pour les enjeux sociétaux : avortement, 

"théorie du genre", mariage homosexuel, PMA, GPA. Ces questions monopolisent le 

discours au détriment des enjeux de justice sociale, de pauvreté, de solidarité 

internationale. 

La Manif pour tous (2012-2013) marque un tournant. Ce mouvement contre le mariage 

homosexuel mobilise massivement et crée une nébuleuse de structures militantes : Sens 

Commun, les Veilleurs, Alliance Vita. Ces organisations assurent désormais une 

présence permanente dans le débat public, avec le soutien médiatique de la galaxie 

Bolloré. 

Or, cette hiérarchisation des priorités est révélatrice : là où Jésus ne parle quasiment 

jamais de sexualité mais constamment de justice, de partage, d'amour des ennemis, ce 

catholicisme-là inverse les priorités. Il ressemble davantage aux pharisiens fustigés par 

Jésus qu'à la communauté des Béatitudes. 

4. Le rejet du pape François 

François est perçu comme un traître par cette frange du catholicisme. Accusé d'être un 

"pape marxiste", un "immigrationniste", voire un hérétique pour son ouverture, il 

cristallise les tensions. Des sites comme Riposte catholique, Jeanne Smits, ou L'Homme 

nouveau (dans sa ligne éditoriale actuelle) multiplient les critiques, parfois à la limite du 

schisme. 



10 

  

Les positions de François sur l'accueil des migrants (Fratelli tutti), sur l'économie 

(Evangelii gaudium dénonce "une économie qui tue"), sur l'écologie (Laudato si'), sont 

systématiquement minimisées ou combattues par ces milieux. Certains vont jusqu'à 

contester sa légitimité. 

5. La nostalgie d'un ordre patriarcal 

Ce catholicisme célèbre la famille "traditionnelle", se méfie de l'émancipation féminine, 

valorise une certaine virilité. Les figures masculines dominantes sont exaltées (le père 

de famille, le prêtre, le chef), tandis que les femmes sont renvoyées à des rôles de soin 

et de maternité. 

Les communautés nouvelles comme Saint-Martin (dont est issu l'ex-abbé Grouès, 

accusé d'abus spirituels et sexuels) ou l'Emmanuel (éclaboussé par des scandales 

similaires) ont longtemps incarné ce modèle. La révélation des abus systémiques dans 

ces structures (rapport Sauvé, 2021) a mis en lumière le lien entre autoritarisme 

patriarcal et violence. 

Exemples concrets et structures  

Les médias Bolloré : CNews est devenue la chaîne de référence de ce catholicisme 

identitaire. Pascal Praud y dénonce régulièrement "l'islamo-gauchisme", Charlotte 

d'Ornellas y défend une vision conservatrice de la famille. Europe 1, avec Sonia Mabrouk 

et ses invités, relaie les mêmes thématiques. 

Les pèlerinages de Chartres : Organisés par Notre-Dame de Chrétienté, ces pèlerinages 

de Pentecôte rassemblent chaque année plusieurs milliers de personnes, 

majoritairement jeunes. S'ils sont d'abord spirituels, ils sont devenus un lieu de 

socialisation politique pour l'extrême droite catholique. Marion Maréchal y a participé à 

plusieurs reprises. 

Les Veilleurs : Nés dans le sillage de la Manif pour tous, ces groupes organisent des 

veillées silencieuses dans les églises, mélangeant prière et militantisme politique. Leur 

esthétique (jeunes en costumes, bougies, références à Péguy et Bernanos) séduit une 

partie de la jeunesse catholique. 

La communauté Saint-Martin : Cette société de vie apostolique, fortement implantée 

dans le diocèse de Paris et ailleurs, incarne un catholicisme d'ordre, viril, attaché à la 

liturgie traditionnelle. Ses prêtres, en col romain et soutane, représentent une figure 



11 

  

d'autorité rassurante pour les familles conservatrices. Elle bénéficie du soutien 

médiatique de la sphère Bolloré. 

Les écoles hors contrat catholiques : Le réseau Espérance banlieue, les écoles Stanislas 

(Paris), ou encore les établissements du Cours Clapeyron, incarnent un projet éducatif 

conservateur, valorisant l'autorité, la discipline, et une vision traditionnelle des rôles 

sociaux. Ces écoles recrutent massivement dans les familles aisées et conservatrices. 

Cette Église-là ne parle guère des pauvres, des précaires, des migrants, de la justice 

fiscale ou des inégalités économiques. Elle parle d'ordre, de pureté, de frontières, 

d'identité. Elle ressemble trait pour trait à l'Église maurrassienne que dénonçait Simone 

Weil : une institution au service des puissants, instrumentalisant la religion pour 

maintenir l'ordre établi. 



12 

  

4.0 L'autre Église : De la théologie de la libération au pape François 

Face à cette Église de l'ordre, il existe et persiste une autre tradition : celle qui tente de 

rester fidèle au message originel de Jésus, à sa préférence pour les pauvres, à son 

exigence de justice. C'est l'Église que Simone Weil appelait de ses vœux tout en doutant 

qu'elle puisse exister au sein de l'institution. 

4.1 La théologie de la libération : Retrouver le Christ des pauvres 

La théologie de la libération naît en Amérique latine dans les années 1960-1970, dans 

un contexte de dictatures militaires, d'oppression sociale extrême et de misère massive. 

Des théologiens comme Gustavo Gutiérrez (Pérou), Leonardo Boff (Brésil), Jon Sobrino 

(Salvador), ou encore le martyr Oscar Romero (archevêque de San Salvador assassiné en 

1980), entreprennent une relecture radicale de l'Évangile à partir de la "perspective des 

pauvres". 

Principes fondamentaux  

L'option préférentielle pour les pauvres : Ce n'est pas une simple charité paternaliste, 

mais la reconnaissance que Dieu lui-même a choisi de se révéler en priorité aux 

opprimés. Le Christ s'identifie aux affamés, aux assoiffés, aux prisonniers : "Ce que vous 

avez fait au plus petit d'entre les miens, c'est à moi que vous l'avez fait." 

La critique des structures de péché : La pauvreté n'est pas un malheur naturel mais le 

résultat de structures économiques et politiques injustes. Parler de "péché social" ou de 

"structures de péché", c'est reconnaître que l'injustice est systémique, pas seulement 

individuelle. 

La praxis comme point de départ : Contrairement à la théologie classique qui part de la 

doctrine pour aller vers l'action, la théologie de la libération part de la réalité concrète 

des opprimés. C'est dans l'engagement auprès des pauvres que se révèle le sens de 

l'Évangile. 

Les communautés de base : Ces petites assemblées de fidèles, souvent rurales ou 

issues des bidonvilles, lisent l'Évangile à la lumière de leur vécu. Elles développent une 

ecclésiologie horizontale, où les laïcs prennent la parole, où l'autorité n'est plus 

pyramidale. 



13 

  

La libération intégrale : Il ne s'agit pas seulement de libération spirituelle mais aussi 

sociale, politique, économique. Le salut concerne l'être humain dans sa totalité, ici et 

maintenant, pas seulement dans l'au-delà. 

Conflits avec Rome 

Cette théologie dérange profondément le Vatican, en particulier sous Jean-Paul II et son 

préfet de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, le cardinal Joseph Ratzinger (futur 

Benoît XVI). En 1984 et 1986, deux instructions sont publiées pour mettre en garde 

contre les "déviations" de la théologie de la libération, accusée de marxisme. 

Leonardo Boff est réduit au silence en 1985, Jon Sobrino est condamné en 2007. De 

nombreux prêtres et évêques engagés sont sanctionnés, déplacés, marginalisés. L'Église 

institutionnelle, alliée aux élites locales et soutenant souvent les dictatures militaires 

(notamment au Chili de Pinochet ou en Argentine), ne supporte pas cette contestation 

interne. 

Pourtant, la théologie de la libération n'a cessé de se développer, s'étendant à l'Afrique, 

à l'Asie trouvant des échos en Europe avec les prêtres ouvriers, les communautés de 

base, ou des figures comme l'abbé Pierre en France. 

4.2 Le pape François : Une révolution venue des périphéries 

L'élection de Jorge Mario Bergoglio en 2013 marque un tournant historique. Pour la 

première fois, un pape vient d'Amérique latine, d'un pays de la périphérie (Argentine), et 

s'est formé au contact de la réalité des bidonvilles de Buenos Aires. Bien qu'il ait eu des 

positions ambiguës vis-à-vis de la théologie de la libération dans les années 1970, 

François en porte indéniablement l'héritage. 

Une critique frontale du capitalisme  

Dès son exhortation apostolique Evangelii gaudium (2013), François frappe fort. Il 

dénonce "une économie qui tue", le "fétichisme de l'argent", la "dictature d'une 

économie sans visage". Il affirme que "la finance plutôt que de servir, tend à gouverner" 

et que "la théorie du 'ruissellement' [...] exprime une confiance grossière et naïve dans 

la bonté de ceux qui détiennent le pouvoir économique". 



14 

  

Ces mots provoquent un séisme. Des médias conservateurs américains l'accusent de 

marxisme. Rush Limbaugh parle de "pur marxisme". Le Wall Street Journal s'inquiète. En 

France, les milieux d'affaires catholiques et les réseaux Bolloré sont consternés. 

Dans Laudato si' (2015), François prolonge la critique en liant crise écologique et crise 

sociale. Il dénonce un "paradigme technocratique" qui sacrifie les pauvres et la planète 

au profit immédiat. Il appelle à une "écologie intégrale" qui articule justice sociale et 

respect de la création. 

L'accueil des migrants  

Fratelli tutti (2020) est une encyclique sur la fraternité universelle. François y affirme que 

"nul ne doit être exclu", que les frontières doivent être ouvertes aux réfugiés, que 

l'hospitalité est un devoir évangélique fondamental. Il critique les "populismes" qui 

attisent la peur de l'étranger. 

Ces positions provoquent une opposition féroce du catholicisme identitaire. Alors que 

Viktor Orbán construit des murs contre les migrants au nom de la "défense de l'Europe 

chrétienne", François lui répond indirectement : "Construire des murs ne servira à rien." 

Le contraste est saisissant. 

La décentralisation de l'Église  

François promeut une "Église synodale", où les évêques et les laïcs ont davantage de 

poids face à la curie romaine. Le synode sur l'Amazonie (2019) a tenté, malgré les 

résistances, de donner la parole aux Églises locales, aux peuples autochtones, aux 

communautés de base. L'idée d'une Église moins romaine, moins cléricale, plus 

horizontale, émerge progressivement. 

Les questions de morale sexuelle  

François a tenté, avec prudence, de déplacer les priorités. Sa célèbre phrase "Qui suis-je 

pour juger ?" à propos des personnes homosexuelles a marqué les esprits. Il a demandé 

que l'Église cesse d'être obsédée par les questions de sexualité et se concentre sur 

l'essentiel : la miséricorde, l'accueil, le service des pauvres. 

Cette ligne déplaît profondément au catholicisme conservateur, qui voit dans ces 

ouvertures des trahisons. Les cardinaux Burke, Müller, Sarah, et d'autres, multiplient les 



15 

  

critiques à peine voilées contre le pape. Certains milieux parlent ouvertement de 

schisme. 

Les limites et contradictions  

Il faut néanmoins reconnaître les limites de François. Sur la question des femmes dans 

l'Église, il n'a guère avancé : le diaconat féminin reste bloqué, l'accès aux ministères 

interdit. Sur les abus sexuels, malgré les déclarations, les mesures concrètes tardent et 

les protections des prédateurs persistent dans de nombreux diocèses. La curie romaine 

résiste, freine, sabote parfois les réformes. 

François, par ailleurs, reste un homme de l'institution. Il ne remet pas en cause 

fondamentalement la structure hiérarchique de l'Église. Il ne tire pas toutes les 

conséquences de sa propre critique du cléricalisme. Comme Simone Weil l'avait 

pressenti, peut-on vraiment transformer une institution de domination en communauté 

de libération ? 

4.3 Des figures et des communautés témoins 

Au-delà du pape, de nombreuses figures incarnent cette Église fidèle au message 

évangélique : 

L'abbé Pierre (1912-2007), figure tutélaire en France, qui a consacré sa vie aux sans-

abri, dénonçant inlassablement l'injustice du logement et la violence de l'économie 

libérale. Les scandales sexuels que l’on a decouvert ne doivent pas amener à la 

disqualification de son travail 

Sœur Emmanuelle (1908-2008), qui a vécu dans les bidonvilles du Caire et s'est battue 

pour les chiffonniers, refusant le confort bourgeois de son ordre. 

Dom Hélder Câmara (1909-1999), archevêque de Recife au Brésil, figure majeure de la 

théologie de la libération, qui disait : "Quand je donne à manger aux pauvres, on me traite 

de saint. Quand je demande pourquoi ils n'ont pas à manger, on me traite de 

communiste." 

Le père Joseph Wresinski (1917-1988), fondateur d'ATD Quart Monde en 1957 au 

camp de Noisy-le-Grand, incarne une théologie radicale de la dignité des plus pauvres. 

Fils de parents immigrés vivant dans la misère, prêtre formé au contact des bidonvilles, 

Wresinski développe une pensée révolutionnaire : les pauvres ne sont pas des assistés 



16 

  

mais des porteurs de savoir, des partenaires de la libération. Il refuse la charité 

paternaliste pour promouvoir la reconnaissance des droits fondamentaux et la 

participation des exclus aux décisions qui les concernent. Sa lutte aboutira à la 

reconnaissance de "l'extrême pauvreté comme violation des droits de l'homme" par 

l'ONU (1987). ATD Quart Monde continue aujourd'hui son combat, rappelant sans 

relâche que l'Évangile se juge d'abord à l'aune du sort réservé aux "derniers". 

Le CCFD-Terre Solidaire, ONG catholique qui soutient des projets de développement 

dans une logique de justice, souvent critiquée par les milieux conservateurs pour ses 

positions progressistes. 

Les Petites Sœurs de Jésus et les Petits Frères de Jésus, inspirés par Charles de 

Foucauld, qui vivent parmi les plus pauvres, dans les bidonvilles, les prisons, partageant 

leur condition. 

Le Secours Catholique, qui défend les droits des migrants, des sans-papiers, des 

précaires, en dépit des critiques des milieux identitaires. 

Ces figures et ces structures incarnent une Église qui prend au sérieux les Béatitudes : 

"Heureux les pauvres en esprit. Heureux ceux qui ont faim et soif de justice. Heureux les 

artisans de paix." 



17 

  

5.0 Les fractures concrètes : Deux catholicismes irréconciliables 

La coexistence de ces deux Églises génère des tensions permanentes et des conflits 

parfois violents. Examinons quelques points de cristallisation de cette fracture. 

5.1 Les questions migratoires : Murs ou ponts ? 

Rien n'illustre mieux la fracture que la question des migrants. François multiplie les 

gestes : il célèbre la messe sur l'île de Lampedusa, point d'arrivée des migrants en 

Méditerranée, dénonçant "la globalisation de l'indifférence". Il emmène des réfugiés 

syriens dans l'avion papal. Il lave les pieds de migrants musulmans le Jeudi saint. Il 

appelle à "ne construire que des ponts, jamais des murs". 

De l'autre côté, Mgr Aillet (évêque de Bayonne), proche des milieux identitaires, tient des 

propos ambigus sur la nécessité de "préserver l'identité chrétienne de l'Europe". Des 

prêtres comme l'abbé de Tanoüarn ou l'abbé Grosjean critiquent ouvertement la 

politique migratoire du pape. Des sites catholiques conservateurs relaient les thèses du 

"grand remplacement", parlent d'"invasion", de "submersion". 

Les paroisses elles-mêmes sont divisées. Certaines accueillent des migrants, organisent 

des maraudes, cachent des sans-papiers menacés d'expulsion. D'autres ferment leurs 

portes, se méfient, relaient les discours sécuritaires. 

5.2 L'écologie : Laudato si' contre le productivisme 

Laudato si' (2015) représente une encyclique majeure, appelant à une conversion 

écologique radicale. François y dénonce le consumérisme, la course au profit, 

l'exploitation des ressources, le mépris de la création. Il affirme que la crise écologique 

et la crise sociale sont liées, que les pauvres sont les premières victimes de la 

destruction environnementale. 

Cette encyclique déplaît profondément aux milieux économiques conservateurs. Des 

entrepreneurs catholiques, liés aux réseaux Bolloré, minimisent la portée du texte. Des 

think tanks libéraux-conservateurs (Institut Acton, fondation Jérôme Lejeune) 

contestent le diagnostic du pape sur le réchauffement climatique. Certains parlent 

d'"écologie punitive" ou de "décroissance masochiste". 



18 

  

À l'inverse, des mouvements catholiques écologistes se multiplient : Chrétiens unis pour 

la Terre, les Assises chrétiennes de l'écologie, des communautés monastiques qui 

pratiquent la sobriété heureuse. Ces groupes prennent au sérieux l'appel de François. 

5.3 Les questions sociétales : Priorités inversées 

Sur les questions de "mœurs", le fossé est béant. L'Église identitaire se mobilise 

massivement contre le mariage homosexuel, l'avortement, la PMA, la GPA. Ces combats 

absorbent l'essentiel de leur énergie militante. 

François, sans changer la doctrine officielle (ce qui déplaît à certains progressistes), a 

tenté de déplacer le curseur : "Qui suis-je pour juger ?", a-t-il dit à propos des personnes 

homosexuelles. Il a appelé à l'accueil pastoral, à la miséricorde plutôt qu'à la 

condamnation. Il a autorisé, dans certaines conditions, la bénédiction des couples 

homosexuels (déclaration Fiducia supplicans, 2023), provoquant un tollé dans les 

milieux conservateurs. 

Sur l'avortement, François maintient la position de l'Église (opposition), mais il insiste 

surtout sur l'accompagnement des femmes en détresse, sur la nécessité de créer des 

conditions économiques et sociales qui rendent l'avortement non nécessaire. Cette 

approche globale déplaît à ceux qui veulent une condamnation pure et simple. 

En parallèle, François insiste sur des questions que l'Église conservatrice passe sous 

silence : la peine de mort (il a modifié le catéchisme pour la condamner absolument), le 

commerce des armes, l'exploitation des travailleurs, l'évasion fiscale, la corruption. 

5.4 Les scandales d'abus : Cléricalisme et omerta 

Le rapport Sauvé (2021), qui établit que 216 000 mineurs ont été victimes d'abus 

sexuels par des clercs ou religieux en France depuis 1950, met en lumière le lien entre 

structure de pouvoir et violence. Les communautés conservatrices (Saint-Martin, 

Emmanuel, Béatitudes) sont particulièrement touchées. L'autoritarisme patriarcal, la 

sacralisation de la figure du prêtre, l'obéissance aveugle, ont créé les conditions de 

l'impunité. 

François dénonce le "cléricalisme" comme racine du mal. Mais les résistances sont 

énormes. Une partie de l'Église conservatrice minimise les abus, parle de "complot 

médiatique", défend les prédateurs au nom de la "miséricorde" (pour eux, pas pour les 

victimes). Les évêques tardent à remettre en cause les structures de pouvoir. 



19 

  

À l'inverse, des associations de victimes, soutenues par des catholiques progressistes, 

exigent justice, transparence, réparation. Elles demandent des changements structurels 

: fin du secret de la confession absolu, participation des laïcs aux instances de 

gouvernement, remise en cause du célibat obligatoire. 

5.5 Rapport à l'argent : Pauvreté évangélique ou prospérité ? 

L'Église conservatrice est souvent liée aux milieux fortunés. Les messes de Saint-

Ferdinand-des-Ternes ou de Saint-Louis-en-l'Île à Paris attirent les beaux quartiers. Les 

écoles privées hors contrat coûtent cher. Les mouvements comme l'Opus Dei cultivent 

les liens avec les élites économiques. 

François critique sans relâche la "mondanité spirituelle", l'Église trop proche des riches. 

Il appelle à une "Église pauvre pour les pauvres". Il a créé un scandale médiatique en 

lavant les pieds de prisonniers, de migrants, de handicapés plutôt que de notables. Il vit 

simplement, refusant les appartements pontificaux. 

Cette tension sur l'argent révèle deux visions opposées : pour les uns, la richesse est une 

bénédiction divine (proche de la "théologie de la prospérité" protestante américaine) ; 

pour les autres, elle est un obstacle spirituel, comme l'enseigne l'Évangile ("il est plus 

facile à un chameau..."). 

5.6 La liturgie : Symbole d'un conflit plus profond 

La question liturgique cristallise symboliquement tous les clivages. Le catholicisme 

identitaire est fortement attaché à la messe en latin, qui incarne pour lui ordre, tradition, 

verticalité. Les paroisses Saint-Eugène-Sainte-Cécile à Paris, ou Saint-Éloi à Bordeaux, 

attirent une jeunesse conservatrice. 

François, par le motu proprio Traditionis custodes (2021), a limité l'usage de cette messe, 

y voyant un foyer de division et de rejet de Vatican II. La mesure a provoqué une levée 

de boucliers. Des évêques conservateurs (Aillet, Rey) ont traîné des pieds pour 

l'appliquer. 

Mais au-delà du rite, c'est une ecclésiologie qui s'affronte. La messe tridentine, célébrée 

dos au peuple, en langue incompréhensible, avec un prêtre hiératique, incarne une Église 

cléricale, hiérarchique, séparée du monde. La liturgie de Vatican II, en langue 

vernaculaire, face au peuple, avec participation des laïcs, incarne une Église 

communautaire, horizontale, incarnée dans l'histoire. 



20 

  

6.0 Conclusion : Quelle Église pour demain ? 

6.1 Une fracture irréductible ? 

L'analyse de ces deux catholicismes conduit à une question que Simone Weil a posée 

avec une acuité particulière : peuvent-ils coexister ? Ou bien l'un doit-il nécessairement 

l'emporter sur l'autre ? 

La thèse de Simone Weil suggère que cette coexistence est structurellement impossible. 

Il ne s'agit pas de deux sensibilités complémentaires mais de deux visions mutuellement 

exclusives. L'une fait du Christ un révolutionnaire qui renverse les tables et annonce la 

libération des opprimés ; l'autre en fait le garant d'un ordre éternel qui sacralise les 

hiérarchies terrestres. 

Peut-on servir simultanément les puissants et les pauvres ? Jésus lui-même a tranché 

: "Nul ne peut servir deux maîtres." L'Église qui légitime l'esclavage (Paul), qui bénit les 

armes des conquistadores, qui soutient les dictatures, qui accumule les richesses, qui 

réduit les femmes au silence, n'est pas la même que celle qui proclame les Béatitudes, 

accueille les prostituées et les publicains, dénonce les riches, et annonce que "les 

premiers seront les derniers". 

La situation actuelle n'est donc pas une simple diversité légitime d'opinions au sein d'une 

même famille spirituelle. C'est une incompatibilité radicale de projets. L'Église de Bolloré 

et l'Église de François ne partagent pas le même Christ. 

6.2 Les enjeux de la lutte 

L'issue de ce conflit déterminera l'avenir du catholicisme. Si l'Église identitaire l'emporte, 

le catholicisme achèvera sa transformation en club identitaire, en conservatoire de 

l'ordre patriarcal et capitaliste, vidé de toute dimension prophétique. Il continuera à 

perdre des fidèles, sauf dans les milieux aisés et réactionnaires qui y trouveront une 

caution morale à leur domination. 

Si l'Église de François l'emporte – ce qui est loin d'être acquis étant donné les résistances 

de la curie, des épiscopats conservateurs, et du poids financier des milieux 

traditionalistes – alors une refondation est possible. Une Église réellement pauvre, 

synodale, ouverte, au service des exclus, pourrait retrouver crédibilité et pertinence. 

Mais cette victoire impliquerait des ruptures radicales : 



21 

  

• Décléricalisation : Remettre en cause la toute-puissance du clergé, ouvrir les 

ministères aux femmes et aux personnes mariées, horizontaliser les structures de 

décision. 

• Dépatrimonialisation : Vendre les richesses accumulées pour les redistribuer aux 

pauvres, comme le demandait déjà Ambroise de Milan au IVe siècle. 

• Dépolitisation de la morale : Cesser d'instrumentaliser la sexualité comme outil 

de contrôle social, replacer au centre l'exigence de justice. 

• Décolonisation théologique : Reconnaître que l'Église occidentale a colonisé la 

foi, et donner la parole aux Églises du Sud, d'Asie, d'Afrique, d'Amérique latine. 

6.3 Simone Weil avait-elle raison de rester dehors ? 

Simone Weil, au terme de son analyse, a conclu qu'elle ne pouvait pas entrer dans une 

Église structurellement compromise avec la domination. Son refus du baptême était un 

acte de lucidité : ne pas cautionner par son adhésion ce qu'elle identifiait comme une 

trahison du message christique. 

Avait-elle raison ? La question reste ouverte. D'un côté, rester à l'intérieur pour tenter de 

transformer l'institution de l'intérieur est une tentation légitime. C'est le pari de François, 

c'était celui de la théologie de la libération. De l'autre, le risque est d'être absorbé, 

neutralisé, instrumentalisé par la machine institutionnelle. 

Simone Weil proposait une troisième voie : une "communion invisible", une fidélité au 

Christ en dehors de l'institution, un christianisme non ecclésial. Cette intuition rejoint 

celle de Jésus lui-même : "Là où deux ou trois sont réunis en mon nom, je suis au milieu 

d'eux." L'Église, au sens originel (ekklesia : assemblée), n'est pas l'institution 

hiérarchique mais la communauté des croyants. 

Peut-être faut-il distinguer entre l'Église et la chrétienté. La chrétienté – cette alliance 

millénaire du pouvoir temporel et de l'institution religieuse – est en train de mourir. Tant 

mieux, disait Bonhoeffer. C'est la condition pour que l'Église, au sens évangélique, puisse 

renaître. 

6.4 Un appel à la vigilance et au choix 

Cette analyse n'est pas neutre. Elle appelle à la vigilance : ne pas se laisser séduire par 

les sirènes d'un catholicisme identitaire qui utilise la religion pour légitimer l'exclusion, 



22 

  

l'inégalité, la domination. Reconnaître en lui non une option parmi d'autres mais la 

trahison même du message évangélique. 

Elle appelle également à un choix : de quel côté se situe-t-on ? Du côté de Jésus chassant 

les marchands du Temple ou de celui de l'Église qui accumule les trésors ? Du côté des 

Béatitudes ou de celui de l'ordre moral ? Du côté de Marie Madeleine, première apôtre, 

ou de celui de Paul exigeant le silence des femmes ? 

Ce choix est politique autant que spirituel. Il engage notre rapport au pouvoir, à l'argent, 

au corps, à l'altérité. Il définit si notre foi est un instrument de domination ou de 

libération. 

Simone Weil nous a laissé ce diagnostic et cette question. À nous d'y répondre, par nos 

actes et nos engagements. Car comme le disait Jésus : "On connaît l'arbre à ses fruits." 

 



23 

  

Glossaire 

Action Française : Mouvement monarchiste et nationaliste français fondé en 1899 par 

Charles Maurras, condamné par le Vatican en 1926 pour instrumentalisation politique 

du catholicisme. 

Catholicisme identitaire : Courant du catholicisme contemporain qui réduit la foi à un 

marqueur civilisationnel et culturel, souvent associé à des positions d'extrême droite et 

à un rejet de l'immigration. 

Cléricalisme : Système de pouvoir où le clergé exerce une domination excessive sur les 

laïcs et sur la société. Dénoncé par le pape François comme une des racines des abus 

dans l'Église. 

Communion invisible : Concept développé par Simone Weil désignant une 

appartenance spirituelle au Christ et à la communauté des croyants en dehors de 

l'institution ecclésiale formelle. 

Édit de Milan (313) : Décret de l'empereur Constantin accordant la liberté de culte aux 

chrétiens, marquant le début de l'alliance entre l'Église et le pouvoir impérial romain. 

Église synodale : Vision de l'Église promue par François où les décisions sont prises de 

manière plus collective et participative, impliquant davantage les laïcs et les Églises 

locales. 

Maurrassisme : Doctrine politique de Charles Maurras, athée défendant le catholicisme 

pour des raisons d'ordre social et politique plutôt que par conviction religieuse. 

Motu proprio : Document pontifical émis de la propre initiative du pape. Traditionis 

custodes (2021) limite l'usage de la messe en latin. 

Pauvreté évangélique : Idéal de dépouillement matériel et de solidarité avec les 

pauvres prôné par l'Évangile et incarné par des figures comme François d'Assise. 

Rapport Sauvé (2021) : Commission indépendante sur les abus sexuels dans l'Église 

catholique en France, révélant 216 000 victimes mineures depuis 1950. 

Sédévacantisme : Position de certains catholiques traditionalistes considérant que le 

siège papal est vacant car les papes post-Vatican II seraient hérétiques. 



24 

  

Théologie de la libération : Courant théologique né en Amérique latine dans les années 

1960, articulant foi chrétienne et lutte pour la justice sociale, critiquant les structures 

économiques et politiques d'oppression. 

Tournant constantinien : Expression désignant la transformation de l'Église chrétienne 

au IVe siècle, passant de communauté persécutée à religion d'État sous l'empereur 

Constantin. 

Vatican II (1962-1965) : Concile œcuménique ayant entrepris une importante réforme 

de l'Église catholique, promouvant l'ouverture au monde moderne, la liturgie en langue 

vernaculaire et la participation des laïcs. 

 



25 

  

Bibliographie sélective 

Œuvres de Simone Weil 

• Weil, Simone. Lettre à un religieux. Paris : Gallimard, 1951. 

• Weil, Simone. La Pesanteur et la Grâce. Paris : Plon, 1988 (1947). 

• Weil, Simone. Attente de Dieu. Paris : Fayard, 1966. 

Théologie de la libération 

• Gutiérrez, Gustavo. Théologie de la libération. Perspectives. Bruxelles : Lumen 

Vitae, 1974. 

• Boff, Leonardo. Église, charisme et pouvoir. Paris : Lieu Commun, 1985. 

• Sobrino, Jon. Jésus Christ libérateur. Lecture historico-théologique de Jésus de 

Nazareth. Paris : Cerf, 1994. 

Pape François 

• François. Evangelii gaudium. La joie de l'Évangile. Paris : Bayard/Cerf/Mame, 

2013. 

• François. Laudato si'. Sur la sauvegarde de la maison commune. Paris : 

Bayard/Cerf/Mame, 2015. 

• François. Fratelli tutti. Sur la fraternité et l'amitié sociale. Paris : Cerf, 2020. 

Analyses critiques 

• Maurras, Charles. Enquête sur la monarchie. Paris : Nouvelle Librairie Nationale, 

1909. 

• Debray, Régis. Le Feu sacré. Fonctions du religieux. Paris : Fayard, 2003. 

• Portier, Philippe. L'État et les religions en France. Une sociologie historique de la 

laïcité. Rennes : PUR, 2016. 

• Stiegler, Barbara. « Il faut s'adapter ». Sur un nouvel impératif politique. Paris : 

Gallimard, 2019. 

Rapport et documents 



26 

  

• Commission indépendante sur les abus sexuels dans l'Église (CIASE). Rapport 

Sauvé. Paris, 2021. 

• Congrégation pour la Doctrine de la Foi. Instructions sur la théologie de la 

libération (1984 et 1986). 

Histoire de l'Église 

• Duffy, Eamon. Saints et pécheurs. Histoire des papes. Paris : Hachette, 1998. 

• Paoli, Guillaume. Éloge de la démotivation. Paris : Zones, 2018. 

 


