Quelle eglise avec quel Christ ? De Simone
Weil a la fracture contemporaine

Entre l'ordre maurassien et le message christique

Lucien Lemaire



Table des matiéres

RESUME ..ttt sttt st e s bt s bt et e s b e e bt et e s b e e st e b e sbeeat e b e saeeat e b e saeeat e besaeeneesesas 1
1.0 Introduction : La lucidité prophétique de Simone Weil.........cceeeeiuieeeiieeecieeeeceeeccee e 2
2.0 Genese d'une contradiction : De Paul de Tarse a Constantin........coccecevererieenenerieenenesseeniennes 3
2.1 La rupture paulinienne : Institutionnaliser I'inint@grable .........ccccveeeeeevieeccieecceecee e, 3
Le jugement et [a coNdamnation .......ecee i e e e e e e eanns 3

Les hiérarchies sociales et I'@SClavage.......cccuveveeeiieeeiieecieecee ettt et sre e e ere e sreesareens 3

I o] (ot N e [T (=10 0] 0 1= SPRPP 4

La FEPONSE A LA VIOLENCE....uveeeeeeeeetee ettt et ettt e e ree e e etae e e areeeebeeeebaeeeesbeeeensaeeennaeas 4

LA NATUIE A IEBLISE cvueeeveeeeeeeeeeeeee e teee et s et s et es e s st s s st esstaseseesesesasesaesssseeas 4

2.2 Le tournant constantinien : Quand l'Eglise pouse 'EMPIre ....vvveveveeeeeeeeeeeeeeeeeeenenenn. 5
3.0 L'Eglise maurassienne : La religion au Service de I'ordre ... veeeeeeeeeeeeeeeeeeeseieeeesseseenes 7
3.1 Maurras et l'instrumentalisation politique du catholiCiSMe .......cceeeeeveeviivviiieeeeeceecreeeeee, 7
3.2 Résurgence contemporaine : L'Eglise de Bolloré et le catholicisme identitaire ......c........... 8
Caractéristiques du néo-maurrassisme CatholiQUE ........eccoceveeiieeiiiiieeicceeee e 8
EXemPLeS CONCIEtS €1 STITUCTUIES ...uuiiiiii ittt et e e e e e e e e e nanre e e e e e e e eeennns 10

4.0 L'autre Eglise : De la théologie de la libération au pape FranCois ........eceeereeeeeeeeeeeeeeeeeneerenens 12
4.1 La théologie de la libération : Retrouver le Christ des pauvres .......cccccveeeceeeecieecccieeeecnneenns 12
PrinCIiPes FONAAMENTAUX ..eeiiiiieciiiieeee e ettt e e e e eeeccrrrre e e e e e e e e e nrseeeeeeeeeeessnnssssseeeeseesennnnns 12
CONTLIES QVEC ROMIE.....iiiiieee ettt ettt sttt et s be e s bt e s be e saneesaeeens 13

4.2 Le pape Francois : Une révolution venue des peripheries ........cccecueeeeieeeeireeeccieeeeeireeeecnneenns 13
Une critique frontale du CapitaliSME ...t rrar e e e e 13

= (ol ol U =Y | e (=T o T = (=T £ SR 14

La décentraliSation e I'EGLISE ........iviveeveeeeieeeeeee ettt ss e es st s st ss s s esesssananeas 14

Les questions de MOrale SEXUELLE ...t e e e e e e arrrr e e e e e e e s e anns 14

LS LiMiteS Bt CONTIAT I CIONS ceeeeeeeeeeeee ettt et e e e et e e e e e et e e e s eeaaaeseeannaesesennaseeennnaaeaees 15



4.3 Des figures et des commuUNAULES tEMOINS ......veeeveeeieeiie ettt e e 15

5.0 Les fractures concréetes : Deux catholicismes irréconciliables .........ccoeeevieveneniienencniieniennens 17
5.1 Les questions migratoires : MUIS OU PONTS 2 ...uuiiiieeiiiiceccirreeee e s e e e e e e e e e enaeeeeeeee e 17
5.2 L'écologie : Laudato si' contre e productiViSME .......cceeceeeeeeeiieeciieeceeecee e sene e 17
5.3 Les questions sociétales : Priorit€s INVEIrSEES. ......ccuvieeecieeeiieeeetee et et eeree e 18
5.4 Les scandales d'abus : Cléricalisme et OMerta ......ccoccevierieneiniineeneereeee e 18
5.5 Rapport a l'argent : Pauvreté évangélique ou pProSperité ?........cccveeveeeeveeeeeeeireeeceescreeenens 19
5.6 La liturgie : Symbole d'un conflit plus profond.........coeiiiiieee e, 19

6.0 Conclusion : Quelle Eglise oYoTU T [=Y 0 F= Y1 SRR 20
6.1 Une fracture irr@dUCtiDLE 2 ......ouiieeieeeeeee et 20
6.2 LeS eNJEUX B LA LUTEE...uueeiieeeee e e e e e e e e e e e e e e e nnraaaeeeeeeeas 20
6.3 Simone Weil avait-elle raison de rester dehors ..o 21
6.4 Un appel alavigilance et au ChOIX.......cccueieeieeieieiecceee ettt et eeare e e eeeans 21

GLOSSAINE weeeeeeeeteee et ee ettt ettt e ettt e et e sttt e e st e e s ae e e s ab e e e e st e e e ns e e e asaeeene e e e aneeeeanteesneeesenraeeennneas 23

o1 o] Lo = Vo] a1 L= TR Y=Y Yo £ SRS 25



Résumeé

Cet article analyse la dualité structurelle de 'Eglise catholique identifiée par Simone Weil
: d'une part une institution alliée aux pouvoirs établis, gardienne de l'ordre social et
patriarcal ; d'autre part une Eglise fidéle au message évangélique de justice et de
libération. Partant de la tension originelle entre l'enseignement de Jésus de Nazareth et
l'institutionnalisation paulinienne, l'article retrace la genése historique de cette
contradiction a travers le tournant constantinien. Il examine ensuite sa manifestation
contemporaine & travers deux pdles antagonistes : 'Eglise maurassienne ressuscitée
dans les réseaux du catholicisme identitaire et médiatique (incarné notamment par les
milieux Bolloré), et l'Eglise du pape Francois, héritiere de la théologie de la libération.
L'analyse démontre que cette fracture n'est pas conjoncturelle mais révele une
incompatibilité fondamentale entre deux conceptions du christianisme, l'une au service
de la domination, l'autre au service des opprimés. La question posée par Simone Weil
demeure ainsi d'une actualité brilante : quelle Eglise pour quel Christ ?

Mots-clés : Simone Weil, Eglise catholique, théologie de la libération, maurrassisme,
catholicisme identitaire, pape Francois, Vincent Bolloré, justice sociale, Paul de Tarse,
hiérarchie ecclésiale



1.0 Introduction : La lucidité prophétique de Simone Weil

Simone Weil, philosophe et mystique du XXe siecle, morte en 1943 sans jamais avoir
franchi le seuil du baptéme, a porté sur l'Eglise catholique un regard d'une acuité
déchirante. Sa position paradoxale — attirée irrésistiblement par le Christ tout en refusant
l'institution ecclésiale — révele une intelligence aigué de ce qu'elle identifiait comme une
contradiction structurelle au coeur méme du christianisme institutionnel.

Dans sa Lettre & un religieux et ses Cahiers, Weil diagnostique l'existence de deux Eglises
cohabitant sous un méme toit : l'une fidele au message révolutionnaire de Jésus de
Nazareth, tournée vers les "petits", les opprimés, porteuse d'une exigence de justice
radicale ; l'autre, héritiere d'une longue compromission avec le pouvoir temporel,
devenue gardienne de l'ordre établi, sanctuaire des puissants. Cette dualité n'est pas
accidentelle mais structurelle, inscrite dés l'origine dans la tension entre la parole
évangélique et son institutionnalisation.

Pour Weil, le christianisme porte en lui une contradiction insurmontable : comment
institutionnaliser un message qui rejette toute institution ? Comment transformer en
doctrine un enseignement qui refuse le dogme ? Comment faire d'une parole de
libération le fondement d'un pouvoir ? Ces questions ne sont pas de simples paradoxes
théologiques mais touchent a l'essence méme du phénomeéne religieux lorsqu'il se mue
en appareil de pouvoir.

L'objectif de cet article est de démontrer que cette dichotomie demeure non seulement
pertinente mais s'est cristallisée avec une netteté particuliere dans le catholicisme
contemporain. Deux figures emblématiques incarnent aujourd'hui cette fracture :
d'un c6té, I'Eglise maurassienne ressuscitée dans les réseaux de Vincent Bolloré et
du catholicisme identitaire ; de l'autre, l'Eglise du pape Francois, héritiére de la
théologie de la libération, qui tente de ramener l'institution a sa vocation premiére.

Entre ces deux poles, c'est bien la question posée par Simone Weil qui resurgit : quelle
Eglise pour quel Christ ?



2.0 Geneése d'une contradiction : De Paul de Tarse a Constantin

2.1 La rupture paulinienne : Institutionnaliser l'inintégrable

La tension identifiée par Simone Weil trouve sa source dans la transformation du
message de Jésus par l'ap6tre Paul. Une analyse comparative des paroles évangéliques
et des épitres pauliniennes révele une incompatibilité radicale qui traverse tous les
aspects de l'enseignement.

Le jugement et la condamnation

Jésus proclame un impératif catégorique : « Ne jugez point ». L'épisode de la femme
adultere illustre cette philosophie de maniére éclatante : face aux accusateurs qui
exigent la lapidation, il renvoie chacun a sa propre conscience : « que celui de vous qui
est sans péché jette le premier la pierre contre elle ». Jésus considére systématiquement
ceux qui s'érigent en censeurs comme des « hypocrites », souvent pires que ceux qu'ils
dénoncent.

Paul, a l'inverse, établit un véritable systeme judiciaire au sein des premiéres
communautés chrétiennes. Dans sa premiere épitre aux Corinthiens, il juge séverement
un homme en couple avec sa belle-meére et ordonne « qu'un tel homme soit livré a Satan
pour la destruction de sa chair ». Il dresse des listes d'exclusion détaillées, interdisant
['accés au Royaume de Dieu aux « impudiques », « idolatres », « adultéres », « efféminés
», « voleurs », « cupides », « ivrognes ». Il va jusqu'a instruire les fideles de ne pas «
manger avec un tel homme » s'il est jugé coupable de certains péchés.

Les hiérarchies sociales et l'esclavage

Jésus affirme que « celui qui est le plus petit parmi vous tous, c'est celui-la qui est grand
». Il met en garde contre l'accumulation de richesse : « il est plus facile a un chameau de
passer par le trou d'une aiguille qu'a unriche d'entrer dans le royaume de Dieu ». Il refuse
toute hiérarchie spirituelle : « ne vous faites pas appeler Rabbi, car un seul est votre
maitre et vous étes tous freres ».

Paul, lui, consolide l'ordre social existant, y compris dans ses formes les plus brutales.
Dans l'épitre aux Colossiens, il écrit : « serviteurs, obéissez en toutes choses a vos
maftres ». A Tite, il exhorte les esclaves a « plaire & leurs maitres en toute chose ». Plus
troublant encore, il conseille a un esclave : « ne t'en soucie pas ; et méme si tu peux



devenir libre, mets plutot a profit ta condition d'esclave ». La souffrance elle-méme est
légitimée : dans l'épitre aux Hébreux, il compare Dieu a un péere qui « chatie » son fils,
normalisant ainsi la violence hiérarchique.

La place des femmes

Jésus, par ses actes, subvertit les roles de genre de son époque. L'épisode de Marthe et
Marie est emblématique : alors que Marthe s'affaire aux taches domestiques, Marie
adopte la posture du disciple en s'asseyant aux pieds de Jésus. Face aux reproches,
Jésus valide sans équivoque : « Marie a choisi la bonne part qui ne lui sera point 6tée ».
Il entretient des relations égalitaires avec les femmes, y compris les « pécheresses »,
qu'il défend publiqguement.

Paul instaure une hiérarchie stricte entre les sexes. « Que les femmes se taisent dans les
assemblées car il ne leur est pas permis d'y parler, mais qu'elles soient soumises » (1
Corinthiens). « Si elles veulent s'instruire sur quelque chose, qu'elles interrogent leur
mari a la maison ». « Femmes, soyez soumises a vos maris comme au Seigneur, car le
mari est le chef de lafemme » (Ephésiens). Cette subordination codifiée devient doctrine.

La réponse a la violence

Jésus préche une non-résistance radicale visant la transformation de l'adversaire : « Je
vous dis de ne pas résister au méchant. Si quelqu'un te frappe sur la joue droite,
présente-lui aussi l'autre. Aimez vos ennemis, bénissez ceux qui vous maudissent ».
L'objectif est de briser le cycle de la violence par l'amour inconditionnel.

Paul recommande également la non-résistance, mais avec une intention opposée. Dans
['épitre aux Romains : « Si ton ennemi a faim, donne-lui a manger ; s'il a soif, donne-lui a
boire ; car en agissant ainsi, tu amasseras des charbons ardents sur sa téte ». La bonté
devient ici un instrument de chatiment divin différé, une tactique plutot qu'une éthique.

La nature de l'Eglise

Jésus refuse le sectarisme : quand ses disciples veulent empécher un homme de chasser
les démons en son nom, il répond : « Ne l'en empéchez pas, car qui n'est pas contre vous
est pour vous ». Il affirme que « le vent souffle ou il veut », suggérant que l'esprit n'est le
monopole d'aucun groupe. Sa formule récurrente, « on connait l'arbre par son fruit »,
valorise les actes sur les affiliations. Quant au temple, il en parle comme d'une
métaphore du cceur humain plutot que d'un édifice institutionnel.

4



Paul, a l'inverse, établit une structure hiérarchique détaillée : « premierement des
apotres, secondement des prophétes, troisiemement des docteurs... » (1 Corinthiens). Il
légitime le pouvoir judiciaire interne : « Ne savez-vous pas que les saints jugeront le
monde ? Et nous ne jugerions pas les choses de cette vie ? ». Méme sa vision
eschatologique est hiérarchique : lors de la résurrection, chacun revivra « en son rang ».

Cette transformation n'est pas une simple adaptation contextuelle mais une inversion
systématique : le message horizontal devient vertical, 'égalité devient hiérarchie, la
libération devient soumission. C'est précisément cette rupture que Simone Weil
identifiera comme le péché originel de l'institution chrétienne.

2.2 Le tournant constantinien : Quand 'Eglise épouse I'Empire

L'édit de Milan en 313 et le concile de Nicée en 325 marquent le moment ol 'Eglise
persécutée devient religion d'Etat. Ce basculement consacre ce que Simone Weil
identifiera comme le moment décisif : l'alliance avec le glaive. L'Eglise, de communauté
marginale et subversive, devient appareil idéologique de la domination impériale.

Cette mutation implique plusieurs transformations structurelles :

La sacralisation du pouvoir temporel : L'empereur n'est plus le persécuteur mais le
défenseur de la foi, voire une figure quasi-sacrée. Le pouvoir politique se drape de
légitimité religieuse, et réciproquement, l'autorité religieuse s'appuie sur la force
coercitive de l'Etat.

L'adoption des structures hiérarchiques de 'Empire : L'organisation ecclésiale épouse
les divisions administratives romaines. Les évéques deviennent des dignitaires
impériaux, les conciles des assemblées politiques, les débats théologiques des affaires
d'Etat.

La transformation de 'hérésie en crime politique : Ce qui relevait du débat spirituel
devient passible de sanctions civiles, voire de la peine de mort. L'orthodoxie n'est plus
simplement une fidélité a un message mais une obéissance a un pouvoir.

L'accumulation de richesses et de terres : L'Eglise devient propriétaire, possédante,
riche. Les évéques administrent de vastes domaines. L'institution qui devait servir les
pauvres devient elle-méme puissance économique.



L'utilisation de la violence pour défendre l'orthodoxie : Des Donatistes aux Cathares,
en passant par les innombrables persécutions, ['Eglise n'hésite plus a user du bras
séculier pour imposer sa vérité par le fer et le feu.

Des lors, deux traditions coexistent en tension permanente au sein du christianisme :
celle des Peres du désert, de Francois d'Assise, de Dominique de Guzman, des ordres
mendiants, des mouvements paupéristes, qui tentent de maintenir vivante la radicalité
évangélique ; et celle de l'Eglise impériale, inquisitoriale, propriétaire, alliée aux princes
et aux rois.

Cette fracture traverse toute l'histoire du christianisme occidental. Elle éclate lors de la
Réforme, oppose les jésuites réductionnistes aux conquistadores, anime les querelles
entre Bossuet et Fénelon, inspire les prétres ouvriers contre la hiérarchie conservatrice.
Simone Weil, avec son regard aff(ité, ne fait que nommer avec une clarté particuliére ce
qui a toujours été la : deux christianismes incompatibles sous un méme toit.



3.0 L'Eglise maurassienne : La religion au service de l'ordre

3.1 Maurras et l'instrumentalisation politique du catholicisme

Charles Maurras (1868-1952), monarchiste, positiviste et agnostique déclaré, théorise
au tournant du XXe siecle une utilisation cyniquement politique du catholicisme. Pour
cet homme qui ne croit pas en Dieu, l'Eglise n'a de valeur qu'en tant qu'institution
conservatrice, ciment de l'ordre social, rempart contre la démocratie et les idées
révolutionnaires.

Dans LAvenir de ['Intelligence (1905) et Enquéte sur la monarchie (1909), Maurras défend
le catholicisme non pour sa vérité théologique mais pour sa fonction sociale. Le
catholicisme est pour lui :

e Un outil de discipline des masses : La religion maintient le peuple dans la
soumission a l'autorité légitime, canalisée par la médiation sacerdotale.

e Une légitimation de la hiérarchie : L'ordre divin reflete et justifie l'ordre terrestre.
La pyramide ecclésiale sanctuarise la pyramide sociale.

¢ Une sanctuarisation de la tradition : Contre le rationalisme des Lumiéres et
l'anarchie révolutionnaire, l'Eglise incarne la continuité, la mémoire,
l'enracinement.

e Une défense de la "civilisation" : Comprise comme blanche, européenne, latine,
patriarcale, face aux menaces de la modernité démocratique et égalitaire.

Le paradoxe est saisissant : un athée militant fait l'éloge du catholicisme, non malgre son
incroyance mais en raison d'elle. C'est précisément parce qu'il n'est pas aveuglé par la
foi qu'il peut voir l'utilité politique de l'institution. Comme il 'écrit : « Catholique, je ne
puis l'étre. Mais je comprends, j'admire le catholicisme. Je le reconnais bienfaisant. Je le
souhaite prospere, je voudrais méme qu'il fit universel, s'il était possible. »

Cette vision trouve un écho chez de nombreux prélats et intellectuels catholiques de
l'époque, fascinés par l'ordre qu'elle promet face aux menaces socialistes et
démocratiques. Le syllogisme maurassien est séduisant pour une hiérarchie ecclésiale
inquiete : la révolution menace l'ordre ; l'ordre est chrétien ; donc le christianisme doit
s'allier aux forces de l'ordre contre la révolution.



La condamnation de ['Action Francaise par Pie XI en 1926 reconnait explicitement cette
instrumentalisation : utiliser 'Eglise comme simple rempart politique, c'est la vider de sa
substance spirituelle. Mais le mal est fait. Le maurrassisme a infiltré durablement une
partie du catholicisme francais, qui ne verra plus dans le message évangélique qu'un
vernis moral sur une politique conservatrice.

Le ralliement de pans entiers de l'Eglise francaise au régime de Vichy sera
['aboutissement logique de cette dérive. De nombreux évéques saluent Pétain comme
un sauveur, valorisent la Révolution nationale avec ses valeurs de « Travail, Famille,
Patrie », et ferment les yeux sur la déportation des Juifs. Cette trahison du message
christique au profit d'un ordre autoritaire et xénophobe illustre a quel point l'Eglise
maurassienne a pu s'éloigner de ['Evangile.

3.2 Résurgence contemporaine : L'Eglise de Bolloré et le catholicisme
identitaire

Cette tradition maurassienne, que l'on pouvait croire marginalisée aprés Vatican II,
connait aujourd'hui une résurgence spectaculaire. Elle s'incarne dans les réseaux
gravitant autour de Vincent Bolloré et des médias qu'il controle (CNews, Europe 1,
Canal+), mais aussi dans un catholicisme identitaire qui gagne du terrain en France et en
Europe.

Caractéristiques du néo-maurrassisme catholique

1. L'obsession identitaire

Le catholicisme est réduit a un marqueur civilisationnel, un rempart contre l'islam et le
fantasme du "grand remplacement". La foi devient ethnicité, appartenance culturelle
plutét qu'adhésion spirituelle. Eric Zemmour, agnostique déclaré, peut ainsi se
revendiquer de la "civilisation judéo-chrétienne" dans une logique purement
maurrassienne : ce qui compte n'est pas la transcendance mais l'identité collective.

Cette réduction identitaire est illustrée par le succeés du concept de "racines chrétiennes
de l'Europe", utilisé non pour promouvoir l'amour du prochain et l'accueil de l'étranger,
mais pour justifier le rejet des migrants musulmans. Le christianisme devient un club
fermé plutot qu'une foi universelle.

2. L'alliance avec l'extréme droite



Les réseaux du catholicisme identitaire soutiennent ouvertement des figures politiques
d'extréme droite : Marion Maréchal en France, Viktor Orban en Hongrie, Giorgia Meloni
en Italie, Jair Bolsonaro au Brésil (avant sa défaite). Ces leaders sont présentés comme
les derniers remparts de la "chrétienté" face au progressisme, au multiculturalisme, au
"wokisme".

Les médias Bolloré offrent une tribune réguliére a ces discours. CNews, avec des figures
comme Pascal Praud, Charlotte d'Ornellas ou André Bercoff, relaie systématiquement la
rhétorique identitaire. L'émission "Face a l'Info" invite régulierement des prétres
conservateurs (abbé Guillaume de Tanolarn, abbé Pierre Amar) pour légitimer
religieusement des positions politiques d'extréme droite.

3. La focalisation sur les questions de meceurs

Ce catholicisme se caractérise par une obsession pour les enjeux sociétaux : avortement,
"théorie du genre", mariage homosexuel, PMA, GPA. Ces questions monopolisent le
discours au détriment des enjeux de justice sociale, de pauvreté, de solidarité
internationale.

La Manif pour tous (2012-2013) marque un tournant. Ce mouvement contre le mariage
homosexuel mobilise massivement et crée une nébuleuse de structures militantes : Sens
Commun, les Veilleurs, Alliance Vita. Ces organisations assurent désormais une
présence permanente dans le débat public, avec le soutien médiatique de la galaxie
Bolloreé.

Or, cette hiérarchisation des priorités est révélatrice : la ou Jésus ne parle quasiment
jamais de sexualité mais constamment de justice, de partage, d'amour des ennemis, ce
catholicisme-la inverse les priorités. Il ressemble davantage aux pharisiens fustigés par
Jésus qu'a la communauté des Béatitudes.

4. Le rejet du pape Francois

Francois est percu comme un traitre par cette frange du catholicisme. Accusé d'étre un
"pape marxiste", un "immigrationniste", voire un hérétique pour son ouverture, il
cristallise les tensions. Des sites comme Riposte catholique, Jeanne Smits, ou L'Homme
nouveau (dans sa ligne éditoriale actuelle) multiplient les critiques, parfois a la limite du
schisme.



Les positions de Francois sur l'accueil des migrants (Fratelli tutti), sur l'‘économie
(Evangelii gaudium dénonce "une économie qui tue"), sur l'écologie (Laudato si’), sont
systématiquement minimisées ou combattues par ces milieux. Certains vont jusqu'a
contester sa légitimité.

5. La nostalgie d'un ordre patriarcal

Ce catholicisme célebre la famille "traditionnelle", se méfie de 'émancipation féminine,
valorise une certaine virilité. Les figures masculines dominantes sont exaltées (le péere
de famille, le prétre, le chef), tandis que les femmes sont renvoyées a des roles de soin
et de maternité.

Les communautés nouvelles comme Saint-Martin (dont est issu l'ex-abbé Groues,
accusé d'abus spirituels et sexuels) ou I'Emmanuel (éclaboussé par des scandales
similaires) ont longtemps incarné ce modele. La révélation des abus systémiques dans
ces structures (rapport Sauvé, 2021) a mis en lumiéere le lien entre autoritarisme
patriarcal et violence.

Exemples concrets et structures

Les médias Bolloré : CNews est devenue la chaine de référence de ce catholicisme
identitaire. Pascal Praud y dénonce régulierement "l'islamo-gauchisme", Charlotte
d'Ornellas y défend une vision conservatrice de la famille. Europe 1, avec Sonia Mabrouk
et ses invités, relaie les mémes thématiques.

Les pélerinages de Chartres : Organisés par Notre-Dame de Chrétienté, ces pélerinages
de PentecOte rassemblent chaque année plusieurs milliers de personnes,
majoritairement jeunes. S'ils sont d'abord spirituels, ils sont devenus un lieu de
socialisation politique pour l'extréme droite catholique. Marion Maréchal y a participé a
plusieurs reprises.

Les Veilleurs : Nés dans le sillage de la Manif pour tous, ces groupes organisent des
veillées silencieuses dans les églises, mélangeant priere et militantisme politique. Leur
esthétique (jeunes en costumes, bougies, références a Péguy et Bernanos) séduit une
partie de la jeunesse catholique.

La communauté Saint-Martin : Cette société de vie apostolique, fortement implantée
dans le diocése de Paris et ailleurs, incarne un catholicisme d'ordre, viril, attaché a la
liturgie traditionnelle. Ses prétres, en col romain et soutane, représentent une figure

10



d'autorité rassurante pour les familles conservatrices. Elle bénéficie du soutien
médiatique de la sphere Bolloré.

Les écoles hors contrat catholiques : Le réseau Espérance banlieue, les écoles Stanislas
(Paris), ou encore les établissements du Cours Clapeyron, incarnent un projet éducatif
conservateur, valorisant 'autorité, la discipline, et une vision traditionnelle des roles
sociaux. Ces écoles recrutent massivement dans les familles aisées et conservatrices.

Cette Eglise-la ne parle guére des pauvres, des précaires, des migrants, de la justice
fiscale ou des inégalités économiques. Elle parle d'ordre, de pureté, de frontiéeres,
d'identité. Elle ressemble trait pour trait a l'Eglise maurrassienne que dénoncait Simone
Weil : une institution au service des puissants, instrumentalisant la religion pour
maintenir l'ordre établi.

11



4.0 L'autre Eglise : De la théologie de la libération au pape Francois

Face a cette Eglise de l'ordre, il existe et persiste une autre tradition : celle qui tente de
rester fidele au message originel de Jésus, a sa préférence pour les pauvres, a son
exigence de justice. C'est l'Eglise que Simone Weil appelait de ses voeux tout en doutant
qu'elle puisse exister au sein de l'institution.

4.1 La théologie de la libération : Retrouver le Christ des pauvres

La théologie de la libération nalt en Amérique latine dans les années 1960-1970, dans
un contexte de dictatures militaires, d'oppression sociale extréme et de misére massive.
Des théologiens comme Gustavo Gutiérrez (Pérou), Leonardo Boff (Brésil), Jon Sobrino
(Salvador), ou encore le martyr Oscar Romero (archevéque de San Salvador assassiné en
1980), entreprennent une relecture radicale de ['Evangile & partir de la "perspective des
pauvres".

Principes fondamentaux

L'option préférentielle pour les pauvres : Ce n'est pas une simple charité paternaliste,
mais la reconnaissance que Dieu lui-méme a choisi de se révéler en priorité aux
opprimés. Le Christ s'identifie aux affamés, aux assoiffés, aux prisonniers : "Ce que vous
avez fait au plus petit d'entre les miens, c'est a moi que vous l'avez fait."

La critique des structures de péché : La pauvreté n'est pas un malheur naturel mais le
résultat de structures économiques et politiques injustes. Parler de "péché social" ou de
"structures de péché", c'est reconnaitre que l'injustice est systémique, pas seulement
individuelle.

La praxis comme point de départ : Contrairement a la théologie classique qui part de la
doctrine pour aller vers l'action, la théologie de la libération part de la réalité concréte
des opprimés. C'est dans l'engagement auprés des pauvres que se révéle le sens de
I'Evangile.

Les communautés de base : Ces petites assemblées de fidéles, souvent rurales ou
issues des bidonvilles, lisent I'Evangile a la lumiére de leur vécu. Elles développent une
ecclésiologie horizontale, ou les laics prennent la parole, ou l'autorité n'est plus
pyramidale.

12



La libération intégrale : Il ne s'agit pas seulement de libération spirituelle mais aussi
sociale, politique, économique. Le salut concerne l'étre humain dans sa totalité, ici et
maintenant, pas seulement dans l'au-dela.

Conflits avec Rome

Cette théologie dérange profondément le Vatican, en particulier sous Jean-Paul II et son
préfet de la Congrégation pour la Doctrine de la Foi, le cardinal Joseph Ratzinger (futur
Benoit XVI). En 1984 et 1986, deux instructions sont publiées pour mettre en garde
contre les "déviations" de la théologie de la libération, accusée de marxisme.

Leonardo Boff est réduit au silence en 1985, Jon Sobrino est condamné en 2007. De
nombreux prétres et évéques engagés sont sanctionnés, déplacés, marginalisés. L'Eglise
institutionnelle, alliée aux élites locales et soutenant souvent les dictatures militaires
(notamment au Chili de Pinochet ou en Argentine), ne supporte pas cette contestation
interne.

Pourtant, la théologie de la libération n'a cessé de se développer, s'étendant a l'Afrique,
a l'Asie trouvant des échos en Europe avec les prétres ouvriers, les communautés de
base, ou des figures comme l'abbé Pierre en France.

4.2 Le pape Francois : Une révolution venue des périphéries

L'élection de Jorge Mario Bergoglio en 2013 marque un tournant historique. Pour la
premiéere fois, un pape vient d'Amérique latine, d'un pays de la périphérie (Argentine), et
s'est formé au contact de la réalité des bidonvilles de Buenos Aires. Bien qu'il ait eu des
positions ambigués vis-a-vis de la théologie de la libération dans les années 1970,
Francois en porte indéniablement l'héritage.

Une critique frontale du capitalisme

Des son exhortation apostolique Evangelii gaudium (2013), Francois frappe fort. Il
dénonce "une économie qui tue", le "fétichisme de l'argent", la "dictature d'une
économie sans visage". Il affirme que "la finance plut6t que de servir, tend a gouverner"
et que "la théorie du 'ruissellement' [...] exprime une confiance grossiére et naive dans
la bonté de ceux qui détiennent le pouvoir économique".

13



Ces mots provoquent un séisme. Des médias conservateurs américains l'accusent de
marxisme. Rush Limbaugh parle de "pur marxisme". Le Wall Street Journal s'inquiéete. En
France, les milieux d'affaires catholiques et les réseaux Bolloré sont consternés.

Dans Laudato si' (2015), Francois prolonge la critique en liant crise écologique et crise
sociale. Il dénonce un "paradigme technocratique" qui sacrifie les pauvres et la planéte
au profit immédiat. Il appelle a une "écologie intégrale" qui articule justice sociale et
respect de la création.

L'accueil des migrants

Fratelli tutti (2020) est une encyclique sur la fraternité universelle. Francois y affirme que
"nul ne doit étre exclu", que les frontiéres doivent étre ouvertes aux réfugiés, que
['hospitalité est un devoir évangélique fondamental. Il critique les "populismes" qui
attisent la peur de l'étranger.

Ces positions provoquent une opposition féroce du catholicisme identitaire. Alors que
Viktor Orban construit des murs contre les migrants au nom de la "défense de |'Europe
chrétienne", Francois lui répond indirectement : "Construire des murs ne servira a rien."
Le contraste est saisissant.

La décentralisation de l'Eglise

Francois promeut une "Eglise synodale", ol les évéques et les laics ont davantage de
poids face a la curie romaine. Le synode sur 'Amazonie (2019) a tenté, malgré les
résistances, de donner la parole aux Eglises locales, aux peuples autochtones, aux
communautés de base. L'idée d'une Eglise moins romaine, moins cléricale, plus
horizontale, émerge progressivement.

Les questions de morale sexuelle

Francois a tenté, avec prudence, de déplacer les priorités. Sa célebre phrase "Qui suis-je
pour juger ?" a propos des personnes homosexuelles a marqué les esprits. Il a demandé
que 'Eglise cesse d'étre obsédée par les questions de sexualité et se concentre sur
l'essentiel : la miséricorde, l'accueil, le service des pauvres.

Cette ligne déplait profondément au catholicisme conservateur, qui voit dans ces
ouvertures des trahisons. Les cardinaux Burke, Miiller, Sarah, et d'autres, multiplient les

14



critiques a peine voilées contre le pape. Certains milieux parlent ouvertement de
schisme.

Les limites et contradictions

Il faut néanmoins reconnaitre les limites de Francois. Sur la question des femmes dans
I'Eglise, il n'a guére avancé : le diaconat féminin reste bloqué, l'accés aux ministéres
interdit. Sur les abus sexuels, malgré les déclarations, les mesures concretes tardent et
les protections des prédateurs persistent dans de nombreux diocéses. La curie romaine
résiste, freine, sabote parfois les réformes.

Francois, par ailleurs, reste un homme de l'institution. Il ne remet pas en cause
fondamentalement la structure hiérarchique de l'Eglise. Il ne tire pas toutes les
conséquences de sa propre critique du cléricalisme. Comme Simone Weil l'avait
pressenti, peut-on vraiment transformer une institution de domination en communauté
de libération ?

4.3 Des figures et des communautés témoins

Au-dela du pape, de nombreuses figures incarnent cette Eglise fidéle au message
évangélique :

L'abbé Pierre (1912-2007), figure tutélaire en France, qui a consacré sa vie aux sans-
abri, dénoncant inlassablement l'injustice du logement et la violence de l'‘économie
libérale. Les scandales sexuels que l'on a decouvert ne doivent pas amener a la
disqualification de son travail

Sceur Emmanuelle (1908-2008), qui a vécu dans les bidonvilles du Caire et s'est battue
pour les chiffonniers, refusant le confort bourgeois de son ordre.

Dom Hélder Camara (1909-1999), archevéque de Recife au Brésil, figure majeure de la
théologie de la libération, qui disait : "Quand je donne a manger aux pauvres, on me traite
de saint. Quand je demande pourquoi ils n'ont pas a manger, on me traite de
communiste."

Le pére Joseph Wresinski (1917-1988), fondateur d'ATD Quart Monde en 1957 au
camp de Noisy-le-Grand, incarne une théologie radicale de la dignité des plus pauvres.
Fils de parents immigrés vivant dans la misere, prétre formé au contact des bidonvilles,
Wresinski développe une pensée révolutionnaire : les pauvres ne sont pas des assistés

15



mais des porteurs de savoir, des partenaires de la libération. Il refuse la charité
paternaliste pour promouvoir la reconnaissance des droits fondamentaux et la
participation des exclus aux décisions qui les concernent. Sa lutte aboutira a la
reconnaissance de "l'extréme pauvreté comme violation des droits de ['homme" par
['ONU (1987). ATD Quart Monde continue aujourd‘'hui son combat, rappelant sans
relache que 'Evangile se juge d'abord a ['aune du sort réservé aux "derniers".

Le CCFD-Terre Solidaire, ONG catholique qui soutient des projets de développement
dans une logique de justice, souvent critiquée par les milieux conservateurs pour ses
positions progressistes.

Les Petites Sceurs de Jésus et les Petits Fréres de Jésus, inspirés par Charles de
Foucauld, qui vivent parmi les plus pauvres, dans les bidonvilles, les prisons, partageant
leur condition.

Le Secours Catholique, qui défend les droits des migrants, des sans-papiers, des
précaires, en dépit des critiques des milieux identitaires.

Ces figures et ces structures incarnent une Eglise qui prend au sérieux les Béatitudes :
"Heureux les pauvres en esprit. Heureux ceux qui ont faim et soif de justice. Heureux les
artisans de paix."

16



5.0 Les fractures concretes : Deux catholicismes irréconciliables

La coexistence de ces deux Eglises génére des tensions permanentes et des conflits
parfois violents. Examinons quelques points de cristallisation de cette fracture.

5.1 Les questions migratoires : Murs ou ponts ?

Rien n'illustre mieux la fracture que la question des migrants. Francois multiplie les
gestes : il célebre la messe sur l'lle de Lampedusa, point d'arrivée des migrants en
Méditerranée, dénoncant "la globalisation de l'indifférence". Il emmeéne des réfugiés
syriens dans l'avion papal. Il lave les pieds de migrants musulmans le Jeudi saint. Il
appelle a "ne construire que des ponts, jamais des murs".

De l'autre coté, Mgr Aillet (évéque de Bayonne), proche des milieux identitaires, tient des
propos ambigus sur la nécessité de "préserver l'identité chrétienne de I'Europe". Des
prétres comme l'abbé de Tanoilarn ou l'abbé Grosjean critiquent ouvertement la
politique migratoire du pape. Des sites catholiques conservateurs relaient les theses du
"grand remplacement", parlent d"invasion”, de "submersion".

Les paroisses elles-mémes sont divisées. Certaines accueillent des migrants, organisent
des maraudes, cachent des sans-papiers menacés d'expulsion. D'autres ferment leurs
portes, se méfient, relaient les discours sécuritaires.

5.2 L'écologie : Laudato si' contre le productivisme

Laudato si' (2015) représente une encyclique majeure, appelant a une conversion
écologique radicale. Francois y dénonce le consumérisme, la course au profit,
l'exploitation des ressources, le mépris de la création. Il affirme que la crise écologique
et la crise sociale sont liées, que les pauvres sont les premieres victimes de la
destruction environnementale.

Cette encyclique déplait profondément aux milieux économiques conservateurs. Des
entrepreneurs catholiques, liés aux réseaux Bolloré, minimisent la portée du texte. Des
think tanks libéraux-conservateurs (Institut Acton, fondation JérOme Lejeune)
contestent le diagnostic du pape sur le réchauffement climatique. Certains parlent
d"'écologie punitive" ou de "décroissance masochiste".

17



A l'inverse, des mouvements catholiques écologistes se multiplient : Chrétiens unis pour
la Terre, les Assises chrétiennes de l'écologie, des communautés monastiques qui
pratiquent la sobriété heureuse. Ces groupes prennent au sérieux l'appel de Francgois.

5.3 Les questions sociétales : Priorités inversées

Sur les questions de "mceurs", le fossé est béant. L'Eglise identitaire se mobilise
massivement contre le mariage homosexuel, l'avortement, la PMA, la GPA. Ces combats
absorbent l'essentiel de leur énergie militante.

Francois, sans changer la doctrine officielle (ce qui déplalt a certains progressistes), a
tenté de déplacer le curseur : "Qui suis-je pour juger ?", a-t-il dit a propos des personnes
homosexuelles. Il a appelé a l'accueil pastoral, a la miséricorde plutét qu'a la
condamnation. Il a autorisé, dans certaines conditions, la bénédiction des couples
homosexuels (déclaration Fiducia supplicans, 2023), provoquant un tollé dans les
milieux conservateurs.

Sur l'avortement, Francois maintient la position de ['Eglise (opposition), mais il insiste
surtout sur l'accompagnement des femmes en détresse, sur la nécessité de créer des
conditions économiques et sociales qui rendent l'avortement non nécessaire. Cette
approche globale déplait a ceux qui veulent une condamnation pure et simple.

En paralléle, Francois insiste sur des questions que |'Eglise conservatrice passe sous
silence : la peine de mort (il a modifié le catéchisme pour la condamner absolument), le
commerce des armes, l'exploitation des travailleurs, l'évasion fiscale, la corruption.

5.4 Les scandales d'abus : Cléricalisme et omerta

Le rapport Sauvé (2021), qui établit que 216 000 mineurs ont été victimes d'abus
sexuels par des clercs ou religieux en France depuis 1950, met en lumiéere le lien entre
structure de pouvoir et violence. Les communautés conservatrices (Saint-Martin,
Emmanuel, Béatitudes) sont particulierement touchées. L'autoritarisme patriarcal, la
sacralisation de la figure du prétre, l'obéissance aveugle, ont créé les conditions de
l'impunité.

Francois dénonce le "cléricalisme" comme racine du mal. Mais les résistances sont
énormes. Une partie de I'Eglise conservatrice minimise les abus, parle de "complot
meédiatique", défend les prédateurs au nom de la "miséricorde" (pour eux, pas pour les
victimes). Les évéques tardent a remettre en cause les structures de pouvoir.

18



A l'inverse, des associations de victimes, soutenues par des catholiques progressistes,
exigent justice, transparence, réparation. Elles demandent des changements structurels
: fin du secret de la confession absolu, participation des laics aux instances de
gouvernement, remise en cause du célibat obligatoire.

5.5 Rapport a l'argent : Pauvreté évangélique ou prospérité ?

L'Eglise conservatrice est souvent liée aux milieux fortunés. Les messes de Saint-
Ferdinand-des-Ternes ou de Saint-Louis-en-l'Ile & Paris attirent les beaux quartiers. Les
écoles privées hors contrat colitent cher. Les mouvements comme |'Opus Dei cultivent
les liens avec les élites économiques.

Francois critique sans relache la "mondanité spirituelle", 'Eglise trop proche des riches.
Il appelle & une "Eglise pauvre pour les pauvres". Il a créé un scandale médiatique en
lavant les pieds de prisonniers, de migrants, de handicapés plutot que de notables. Il vit
simplement, refusant les appartements pontificaux.

Cette tension sur l'argent révele deux visions opposées : pour les uns, la richesse est une
bénédiction divine (proche de la "théologie de la prospérité" protestante américaine) ;
pour les autres, elle est un obstacle spirituel, comme l'enseigne I'Evangile ("il est plus
facile a un chameau...").

5.6 La liturgie : Symbole d'un conflit plus profond

La question liturgique cristallise symboliquement tous les clivages. Le catholicisme
identitaire est fortement attaché a la messe en latin, qui incarne pour lui ordre, tradition,
verticalité. Les paroisses Saint-Eugéne-Sainte-Cécile & Paris, ou Saint-Eloi a Bordeaux,
attirent une jeunesse conservatrice.

Francois, par le motu proprio Traditionis custodes (2021), a limité l'usage de cette messe,
y voyant un foyer de division et de rejet de Vatican II. La mesure a provoqué une levée
de boucliers. Des évéques conservateurs (Aillet, Rey) ont trainé des pieds pour
l'appliquer.

Mais au-dela du rite, c'est une ecclésiologie qui s'affronte. La messe tridentine, célébrée
dos au peuple, en langue incompréhensible, avec un prétre hiératique, incarne une Eglise
cléricale, hiérarchique, séparée du monde. La liturgie de Vatican II, en langue
vernaculaire, face au peuple, avec participation des laics, incarne une Eglise
communautaire, horizontale, incarnée dans l'histoire.

19



6.0 Conclusion : Quelle Eglise pour demain ?

6.1 Une fracture irréductible ?

L'analyse de ces deux catholicismes conduit a une question que Simone Weil a posée
avec une acuité particuliére : peuvent-ils coexister ? Ou bien ['un doit-il nécessairement
'emporter sur l'autre ?

La thése de Simone Weil suggere que cette coexistence est structurellement impossible.
Il ne s'agit pas de deux sensibilités complémentaires mais de deux visions mutuellement
exclusives. L'une fait du Christ un révolutionnaire qui renverse les tables et annonce la
libération des opprimés ; l'autre en fait le garant d'un ordre éternel qui sacralise les
hiérarchies terrestres.

Peut-on servir simultanément les puissants et les pauvres ? Jésus lui-méme a tranché
: "Nul ne peut servir deux maftres." L'Eglise qui légitime l'esclavage (Paul), qui bénit les
armes des conquistadores, qui soutient les dictatures, qui accumule les richesses, qui
réduit les femmes au silence, n'est pas la méme que celle qui proclame les Béatitudes,
accueille les prostituées et les publicains, dénonce les riches, et annonce que "les
premiers seront les derniers".

La situation actuelle n'est donc pas une simple diversité légitime d'opinions au sein d'une
méme famille spirituelle. C'est une incompatibilité radicale de projets. L'Eglise de Bolloré
et I'Eglise de Francois ne partagent pas le méme Christ.

6.2 Les enjeux de la lutte

L'issue de ce conflit déterminera l'avenir du catholicisme. Si l'Eglise identitaire l'emporte,
le catholicisme achévera sa transformation en club identitaire, en conservatoire de
l'ordre patriarcal et capitaliste, vidé de toute dimension prophétique. Il continuera a
perdre des fideles, sauf dans les milieux aisés et réactionnaires qui y trouveront une
caution morale a leur domination.

Si 'Eglise de Francois l'emporte — ce qui est loin d'étre acquis étant donné les résistances
de la curie, des épiscopats conservateurs, et du poids financier des milieux
traditionalistes — alors une refondation est possible. Une Eglise réellement pauvre,
synodale, ouverte, au service des exclus, pourrait retrouver crédibilité et pertinence.

Mais cette victoire impliquerait des ruptures radicales :

20



e Décléricalisation : Remettre en cause la toute-puissance du clergé, ouvrir les
ministéres aux femmes et aux personnes mariées, horizontaliser les structures de
décision.

o Dépatrimonialisation : Vendre les richesses accumulées pour les redistribuer aux
pauvres, comme le demandait déja Ambroise de Milan au IVe siécle.

e Dépolitisation de la morale : Cesser d'instrumentaliser la sexualité comme outil
de contrdle social, replacer au centre l'exigence de justice.

o Décolonisation théologique : Reconnaitre que I'Eglise occidentale a colonisé la
foi, et donner la parole aux Eglises du Sud, d'Asie, d'Afrique, d'Amérique latine.

6.3 Simone Weil avait-elle raison de rester dehors ?

Simone Weil, au terme de son analyse, a conclu qu'elle ne pouvait pas entrer dans une
Eglise structurellement compromise avec la domination. Son refus du baptéme était un
acte de lucidité : ne pas cautionner par son adhésion ce qu'elle identifiait comme une
trahison du message christique.

Avait-elle raison ? La question reste ouverte. D'un c6té, rester a l'intérieur pour tenter de
transformer l'institution de l'intérieur est une tentation légitime. C'est le pari de Francois,
c'était celui de la théologie de la libération. De l'autre, le risque est d'étre absorbé,
neutralisé, instrumentalisé par la machine institutionnelle.

Simone Weil proposait une troisieme voie : une "communion invisible", une fidélité au
Christ en dehors de l'institution, un christianisme non ecclésial. Cette intuition rejoint
celle de Jésus lui-méme : "La ou deux ou trois sont réunis en mon nom, je suis au milieu
d'eux." L'Eglise, au sens originel (ekklesia : assemblée), n'est pas l'institution
hiérarchique mais la communauté des croyants.

Peut-&tre faut-il distinguer entre l'Eglise et la chrétienté. La chrétienté — cette alliance
millénaire du pouvoir temporel et de l'institution religieuse — est en train de mourir. Tant
mieux, disait Bonhoeffer. C'est la condition pour que l'Eglise, au sens évangélique, puisse
renaitre.

6.4 Un appel a la vigilance et au choix

Cette analyse n'est pas neutre. Elle appelle a la vigilance : ne pas se laisser séduire par
les sirénes d'un catholicisme identitaire qui utilise la religion pour légitimer l'exclusion,

21



l'inégalité, la domination. Reconnaitre en lui non une option parmi d'autres mais la
trahison méme du message évangélique.

Elle appelle également a un choix : de quel coté se situe-t-on ? Du c6té de Jésus chassant
les marchands du Temple ou de celui de I'Eglise qui accumule les trésors ? Du coté des
Béatitudes ou de celui de l'ordre moral ? Du c6té de Marie Madeleine, premiére apotre,
ou de celui de Paul exigeant le silence des femmes ?

Ce choix est politique autant que spirituel. Il engage notre rapport au pouvoir, a l'argent,
au corps, a l'altérité. Il définit si notre foi est un instrument de domination ou de
libération.

Simone Weil nous a laissé ce diagnostic et cette question. A nous d'y répondre, par nos
actes et nos engagements. Car comme le disait Jésus : "On connait l'arbre a ses fruits."

22



Glossaire

Action Francaise : Mouvement monarchiste et nationaliste francais fondé en 1899 par
Charles Maurras, condamné par le Vatican en 1926 pour instrumentalisation politique
du catholicisme.

Catholicisme identitaire : Courant du catholicisme contemporain qui réduit la foi a un
marqueur civilisationnel et culturel, souvent associé a des positions d'extréme droite et
a un rejet de l'immigration.

Cléricalisme : Systéme de pouvoir ou le clergé exerce une domination excessive sur les
laics et sur la société. Dénoncé par le pape Francois comme une des racines des abus
dans 'Eglise.

Communion invisible : Concept développé par Simone Weil désignant une
appartenance spirituelle au Christ et a la communauté des croyants en dehors de
l'institution ecclésiale formelle.

Edit de Milan (313) : Décret de l'empereur Constantin accordant la liberté de culte aux
chrétiens, marquant le début de l'alliance entre ['Eglise et le pouvoir impérial romain.

Eglise synodale : Vision de |'Eglise promue par Francois ol les décisions sont prises de
maniére plus collective et participative, impliquant davantage les laics et les Eglises
locales.

Maurrassisme : Doctrine politique de Charles Maurras, athée défendant le catholicisme
pour des raisons d'ordre social et politique plutdt que par conviction religieuse.

Motu proprio : Document pontifical émis de la propre initiative du pape. Traditionis
custodes (2021) limite l'usage de la messe en latin.

Pauvreté évangélique : Idéal de dépouillement matériel et de solidarité avec les
pauvres proné par ['Evangile et incarné par des figures comme Francois d'Assise.

Rapport Sauvé (2021) : Commission indépendante sur les abus sexuels dans |'Eglise
catholique en France, révélant 216 000 victimes mineures depuis 1950.

Sédévacantisme : Position de certains catholiques traditionalistes considérant que le
siege papal est vacant car les papes post-Vatican II seraient hérétiques.

23



Théologie de la libération : Courant théologique né en Amérique latine dans les années
1960, articulant foi chrétienne et lutte pour la justice sociale, critiquant les structures
économiques et politiques d'oppression.

Tournant constantinien : Expression désignant la transformation de l'Eglise chrétienne
au IVe siécle, passant de communauté persécutée a religion d'Etat sous l'empereur
Constantin.

Vatican II (1962-1965) : Concile cecuménique ayant entrepris une importante réforme
de 'Eglise catholique, promouvant l'ouverture au monde moderne, la liturgie en langue
vernaculaire et la participation des laics.

24



Bibliographie sélective

(Euvres de Simone Weil
e Weil, Simone. Lettre a un religieux. Paris : Gallimard, 1951.
e Weil, Simone. La Pesanteur et la Gréace. Paris : Plon, 1988 (1947).
e Weil, Simone. Attente de Dieu. Paris : Fayard, 1966.

Théologie de la libération

e Gutiérrez, Gustavo. Théologie de la libération. Perspectives. Bruxelles : Lumen
Vitae, 1974.

 Boff, Leonardo. Eglise, charisme et pouvoir. Paris : Lieu Commun, 1985.

e Sobrino, Jon. Jésus Christ libérateur. Lecture historico-théologique de Jésus de
Nazareth. Paris : Cerf, 1994.

Pape Francois

e Francois. Evangelii gaudium. La joie de ['Evangile. Paris : Bayard/Cerf/Mame,
2013.

e Francois. Laudato si. Sur la sauvegarde de la maison commune. Paris :
Bayard/Cerf/Mame, 2015.

e Francois. Fratelli tutti. Sur la fraternité et l'amitié sociale. Paris : Cerf, 2020.
Analyses critiques

e Maurras, Charles. Enquéte sur la monarchie. Paris : Nouvelle Librairie Nationale,
19009.

e Debray, Régis. Le Feu sacré. Fonctions du religieux. Paris : Fayard, 2003.

e Portier, Philippe. L'Etat et les religions en France. Une sociologie historique de la
laicité. Rennes : PUR, 2016.

e Stiegler, Barbara. « Il faut s'adapter ». Sur un nouvel impératif politique. Paris :
Gallimard, 2019.

Rapport et documents

25



e Commission indépendante sur les abus sexuels dans I'Eglise (CIASE). Rapport
Sauvé. Paris, 2021.

e Congrégation pour la Doctrine de la Foi. Instructions sur la théologie de la
libération (1984 et 1986).

Histoire de ['Eglise
e Duffy, Eamon. Saints et pécheurs. Histoire des papes. Paris : Hachette, 1998.

e Paoli, Guillaume. Eloge de la démotivation. Paris : Zones, 2018.

26



